EXORTACAO APOSTOLICA
POS-SINODAL
SACRAMENTUM CARITATIS
DE SUA SANTIDADE
BENTO XVI
AO EPISCOPADO, AO CLERO
AS PESSOAS CONSAGRADAS
E AOS FIEIS LEIGOS
SOBRE A EUCARISTIA
FONTE E APICE DA VIDA
E DA MISSAO DA IGREJA

INTRODUGAO

1. Sacramento da Caridade, [1] a santissima Eucaristia € a doacdo que Jesus Cristo faz de Si mesmo,
revelando-nos o amor infinito de Deus por cada homem. Neste sacramento admiravel, manifesta-se 0 amor «
maior »: 0 amor que leva a « dar a vida pelos amigos » (Jo 15, 13). De facto, Jesus « amou-os até ao fim » (Jo
13, 1). Com estas palavras, o evangelista introduz o gesto de infinita humildade que Ele realizou: na vigilia da
sua morte por nés na cruz, pds uma toalha a cintura e lavou os pés aos seus discipulos. Do mesmo modo, no
sacramento eucaristico, Jesus continua a amar-nos « até ao fim », até ao dom do seu corpo e do seu sangue.
Que enlevo se deve ter apoderado do coragao dos discipulos a vista dos gestos e palavras do Senhor durante
aquela Ceia! Que maravilha deve suscitar, também no nosso coragdo, o mistério eucaristico!

O alimento da verdade

2. No sacramento do altar, o Senhor vem ao encontro do homem, criado a imagem e semelhancga de Deus (Gn 1,
27), fazendo-Se seu companheiro de viagem. Com efeito, neste sacramento, Jesus torna-Se alimento para o
homem, faminto de verdade e de liberdade. Uma vez que sé a verdade nos pode tornar verdadeiramente livres
(Jo 8, 36), Cristo faz-Se alimento de Verdade para nés. Com agudo conhecimento da realidade humana, Santo
Agostinho pds em evidéncia como 0 homem se move espontaneamente, € ndo constrangido, quando encontra
algo que o atrai e nele suscita desejo. Perguntando-se ele, uma vez, sobre o que poderia em Ultima analise
mover o homem no seu intimo, o santo bispo exclama: « Que pode a alma desejar mais ardentemente do que a
verdade? » [2] De facto, todo o homem traz dentro de si o desejo insuprimivel da verdade ultima e definitiva. Por
isso, 0 Senhor Jesus, « caminho, verdade e vida » (Jo 14, 6), dirige-Se ao coragdo anelante do homem que se
sente peregrino e sedento, ao coragao que suspira pela fonte da vida, ao coracdo mendigo da Verdade. Com
efeito, Jesus Cristo é a Verdade feita Pessoa, que atrai a Si o mundo. « Jesus é a estrela polar da liberdade
humana: esta, sem Ele, perde a sua orientagao, porque, sem o conhecimento da verdade, a liberdade desvirtua-
se, isola-se e reduz-se a estéril arbitrio. Com Ele, a liberdade volta a encontrar-se a si mesma ».[3] No
sacramento da Eucaristia, Jesus mostra-nos de modo particular a verdade do amor, que é a prépria esséncia de
Deus. Esta é a verdade evangélica que interessa a todo o homem e ao homem todo. Por isso a Igreja, que
encontra na Eucaristia o seu centro vital, esfor¢a-se constantemente por anunciar a todos, em tempo propicio e
fora dele (opportune, importune: cf. 2 Tm 4, 2), que Deus é amor.[4] Exactamente porque Cristo Se fez alimento
de Verdade para noés, a Igreja dirige-se ao homem convidando-o a acolher liviemente o dom de Deus.

O desenvolvimento do rito eucaristico

3. Contemplando a histéria bimilenaria da Igreja de Deus, sapientemente guiada pela acgao do Espirito Santo,
admiramos cheios de gratiddo o desenvolvimento ordenado no tempo das formas rituais em que fazemos
meméria do acontecimento da nossa salvacdo. Desde as miltiplas formas dos primeiros séculos, que
resplandecem ainda nos ritos das Antigas Igrejas do Oriente, até a difusdo do rito romano; desde as indicagoes
claras do Concilio de Trento e do Missal de Sao Pio V até a renovagéo liturgica querida pelo Concilio Vaticano II:



em cada etapa da histéria da Igreja, a celebragdo eucaristica, enquanto fonte e apice da sua vida e missao,
resplandece no rito litirgico em toda a sua multiforme riqueza. A Xl Assembleia Geral Ordinaria do Sinodo dos
Bispos, que decorreu de 2 a 23 de Outubro de 2005 no Vaticano, elevou um profundo agradecimento a Deus por
esta histéria, reconhecendo nela a guia activa do Espirito Santo. De modo particular, os padres sinodais
reconheceram e reafirmaram o benéfico influxo que teve, na vida da Igreja, a reforma litirgica actuada a partir do
Concilio Ecuménico Vaticano 11.[5] O Sinodo dos Bispos pdde avaliar o acolhimento que a mesma teve depois da
assembleia conciliar; inimeros foram os elogios; como |4 se disse, as dificuldades e alguns abusos assinalados
nao podem ofuscar a exceléncia e a validade da referida renovagéao litdrgica, que contém riquezas ainda nao
plenamente exploradas. Trata-se, em concreto, de ler as mudangas queridas pelo Concilio dentro da unidade
que caracteriza o desenvolvimento histérico do proprio rito, sem introduzir artificiosas rupturas.[6]

O Sinodo dos Bispos e o Ano da Eucaristia

4. Além disso, é necessario sublinhar a relagdo do recente Sinodo dos Bispos sobre a Eucaristia com o que
sucedeu durante os Ultimos anos na vida da Igreja. Antes de mais, devemos pensar no Grande Jubileu do ano
2000, com o qual meu amado predecessor, o servo de Deus Joao Paulo Il, introduziu a Igreja no terceiro milénio
cristdo; o Ano Jubilar teve, sem divida, uma caracterizagdo intensamente eucaristica. Depois, ndo se pode
esquecer que o Sinodo dos Bispos foi precedido e, em certo sentido, preparado também pelo Ano da Eucaristia,
estabelecido com grande clarividéncia por Jodo Paulo Il para toda a Igreja; teve inicio com o Congresso
Eucaristico Internacional em Guadalajara no més de Outubro de 2004 e terminou a 23 de Outubro de 2005, no
final da X1 Assembleia Sinodal, com a canonizagao de cinco beatos que se distinguiram, de forma particular, pela
sua piedade eucaristica: o bispo José Bilczewski, os sacerdotes Caetano Catanoso, Sigismundo Gorazdowski e
Alberto Hurtado Cruchaga, e o religioso capuchinho Félix de Nicosia. Gragas aos ensinamentos propostos por
Jodo Paulo Il na Carta Apostélica Mane nobiscum Domine [7] e as preciosas sugestées da Congregacdo para o
Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos,[8] numerosas foram as iniciativas que as dioceses e as diversas
realidades eclesiais empreenderam para despertar e aumentar nos crentes a fé eucaristica, para melhorar o
cuidado das celebracdes e promover a adoragédo eucaristica, para encorajar uma real solidariedade que, partindo
da Eucaristia, atingisse os necessitados. Por ultimo, é preciso mencionar a importancia da ultima Enciclica do
meu venerado predecessor, a Ecclesia de Eucharistia,[9] deixando-nos através dela uma segura referéncia do
Magistério quanto a doutrina eucaristica e um derradeiro testemunho do lugar central que este sacramento divino
ocupava na sua vida.

Finalidade do documento

5. Esta Exortacdo Apostédlica pds-sinodal tem por objectivo recolher a multiforme riqueza de reflexdes e
propostas surgidas na recente Assembleia Geral Ordinaria do Sinodo dos Bispos — a comegar dos Lineamenta
até as Propositiones, passando pelo Instrumentum laboris, as Relationes ante et post disceptationem, as
intervengdes dos padres sinodais, auditores e delegados fraternos —, com a intengdo de explicitar algumas
linhas fundamentais de empenho tendentes a despertar na Igreja novo impulso e fervor eucaristico. Consciente
do vasto patriménio doutrinal e disciplinar acumulado no decurso dos séculos a volta da Eucaristia,[10] neste
documento desejo sobretudo recomendar, acolhendo o voto dos padres sinodais,[11] que o povo cristdo
aprofunde a relagdo entre o mistério eucaristico, a acgdo liturgica e o novo culto espiritual que deriva da
Eucaristia enquanto sacramento da caridade. Com esta perspectiva, pretendo colocar esta Exortagao na linha da
minha primeira Carta Enciclica — a Deus caritas est —, na qual varias vezes falei do sacramento da Eucaristia
pondo em evidéncia a sua relagdo com o amor cristdo, tanto para com Deus como para com o proximo: « O
Deus encarnado atrai-nos todos a Si. Assim se compreende por que motivo o termo agape se tenha tornado
também um nome da Eucaristia; nesta, a agape de Deus vem corporalmente a nés, para continuar a sua acgao
em nos e através de nés ».[12]

| PARTE



EUCARISTIA, MISTERIO ACREDITADO

« A obra de Deus consiste
em acreditar n'Aquele que Ele enviou »
(Jo 6, 29)

A fé eucaristica da Igreja

6. « Mistério da fé! »: com esta exclamagao pronunciada logo a seguir as palavras da consagragao, o sacerdote
proclama o mistério celebrado e manifesta o seu enlevo diante da conversao substancial do pao e do vinho no
corpo e no sangue do Senhor Jesus, realidade esta que ultrapassa toda a compreensdo humana. Com efeito, a
Eucaristia é por exceléncia « mistério da fé »: « E 0 resumo e a simula da nossa fé ».[13] A fé da Igreja é
essencialmente fé eucaristica e alimenta-se, de modo particular, a mesa da Eucaristia. A fé e os sacramentos
sao dois aspectos complementares da vida eclesial. Suscitada pelo anuncio da palavra de Deus, a fé é
alimentada e cresce no encontro com a graga do Senhor ressuscitado que se realiza nos sacramentos: « A fé
exprime-se no rito e este revigora e fortifica a fé ».[14] Por isso, 0 sacramento do altar esta sempre no centro da
vida eclesial; « gragcas a Eucaristia, a Igreja renasce sempre de novo! » [15] Quanto mais viva for a fé eucaristica
no povo de Deus, tanto mais profunda sera a sua participagdo na vida eclesial por meio duma adeséao convicta a
missao que Cristo confiou aos seus discipulos. Testemunha-o a propria histéria da Igreja: toda a grande reforma
esta, de algum modo, ligada a redescoberta da fé na presenga eucaristica do Senhor no meio do seu povo.

Santissima Trindade e Eucaristia
O pao descido do céu

7. O primeiro conteudo da fé eucaristica € o préprio mistério de Deus, amor trinitario. No dialogo de Jesus com
Nicodemos, encontramos uma afirmagéo esclarecedora a tal respeito: « Deus amou tanto 0 mundo que entregou
o seu Filho Unigénito, para que todo o homem que acredita n'Ele nao pereca, mas tenha a vida eterna. Porque
Deus nao enviou o Filho ao mundo para condenar o mundo, mas para que o mundo seja salvo por Ele » (Jo 3,
16-17). Estas palavras revelam a raiz dltima do dom de Deus. Na Eucaristia, Jesus ndo da « alguma coisa »,
mas da-Se a Si mesmo; entrega 0 seu corpo e derrama o seu sangue. Deste modo da a totalidade da sua
propria vida, manifestando a fonte originaria deste amor: Ele é o Filho eterno que o Pai entregou por nés. Noutro
passo do evangelho, depois de Jesus ter saciado a multidao pela multiplicacdo dos paes e dos peixes, ouvimo-
Lo dizer aos interlocutores que vieram atras d'Ele até a sinagoga de Cafarnaum: « Meu Pai é que vos da o
verdadeiro pao que vem do céu. O pao de Deus é o que desce do céu para dar a vida ao mundo » (Jo 6, 32-33),
acabando por identificar-Se Ele mesmo — a sua propria carne e 0 seu préprio sangue — com aquele pao: « Eu
sou o0 pdo vivo que desceu do céu. Quem comer deste pdo vivera eternamente. E o pdo que Eu hei-de dar é a
minha carne que Eu darei pela vida do mundo » (Jo 6, 51). Assim Jesus manifesta-Se como o p&o da vida que o
Pai eterno da aos homens.

Dom gratuito da Santissima Trindade

8. Na Eucaristia, revela-se o designio de amor que guia toda a histéria da salvagao (Ef 1, 9-10; 3, 8-11). Nela, o
Deus-Trindade (Deus Trinitas), que em Si mesmo € amor (71 Jo 4, 7-8), envolve-Se plenamente com a nossa
condi¢cao humana. No pao e no vinho, sob cujas aparéncias Cristo Se nos da na ceia pascal (Lc 22, 14-20; 1 Cor
11, 23-26), € toda a vida divina que nos alcanga e se comunica a nés na forma do sacramento: Deus é
comunhdo perfeita de amor entre o Pai, o Filho e o Espirito Santo. Ja na criacdo, o homem fora chamado a
partilhar, em certa medida, o sopro vital de Deus (Gn 2, 7). Mas, é em Cristo morto e ressuscitado e na efusao do
Espirito Santo, dado sem medida (Jo 3, 34), que nos tornamos participantes da intimidade divina.[16] Assim
Jesus Cristo, que « pelo Espirito eterno Se ofereceu a Deus como vitima sem mancha » (Heb 9, 14), no dom
eucaristico comunica-nos a propria vida divina. Trata-se de um dom absolutamente gratuito, devido apenas as
promessas de Deus cumpridas para além de toda e qualquer medida. A Igreja acolhe, celebra e adora este dom,
com fiel obediéncia. O « mistério da fé » é mistério de amor trinitario, no qual, por graga, somos chamados a



participar. Por isso, também nés devemos exclamar com Santo Agostinho: « Se vés a caridade, vés a Trindade

Eucaristia:
Jesus verdadeiro Cordeiro imolado

A nova e eterna alianca no sangue do Cordeiro

9. A missao, que trouxe Jesus entre nds, atinge o seu cumprimento no mistério pascal. Do alto da cruz, donde
atrai todos a Si (Jo 12, 32), antes de « entregar o Espirito » Jesus diz: « Tudo esta consumado » (Jo 19, 30). No
mistério da sua obediéncia até a morte, e morte de cruz (Fil 2, 8), cumpriu-se a nova e eterna alianga. Na sua
carne crucificada, a liberdade de Deus e a liberdade do homem juntaram-se definitivamente num pacto
indissoltvel, valido para sempre. Também o pecado do homem ficou expiado, uma vez por todas, pelo Filho de
Deus (Heb 7, 27; 1 Jo 2, 2; 4, 10). Como ja tive ocasiao de afirmar, « na sua morte de cruz, cumpre-se aquele
virar-se de Deus contra Si préprio, com o qual Ele Se entrega para levantar o homem e salva-lo — o amor na sua
forma mais radical ».[18] No mistério pascal, realizou-se verdadeiramente a nossa libertagdo do mal e da morte.
Na instituicao da Eucaristia, o proprio Jesus falara da « nova e eterna alianga », estipulada no seu sangue
derramado (Mt 26, 28; Mc 14, 24; Lc 22, 20). Esta finalidade Ultima da sua missao era bem evidente ja no inicio
da sua vida publica; de facto, nas margens do Jordao, quando Jo&o Baptista vé Jesus vir ter com ele, exclama: «
Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo » (Jo 1, 29). E significativo que a mesma expressao
apareca, sempre que celebramos a Santa Missa, no convite do sacerdote para nos abeirarmos do altar: « Felizes
0s convidados para a ceia do Senhor. Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo ». Jesus € 0
verdadeiro cordeiro pascal, que Se ofereceu espontaneamente a Si mesmo em sacrificio por nés, realizando
assim a nova e eterna alianga. A Eucaristia contém nela esta novidade radical, que nos é oferecida em cada
celebragéo.[19]

A instituicdo da Eucaristia

10. Deste modo, a nossa reflexdo foi deter-se na instituicdo da Eucaristia durante a Ultima Ceia. O facto teve
lugar no ambito duma ceia ritual, que constituia o0 memorial do acontecimento fundador do povo de Israel: a
libertagcdo da escraviddo do Egipto. Esta ceia ritual, associada com a imolagédo dos cordeiros (Ex 12, 1-28. 43-
51), era meméria do passado, mas ao mesmo tempo também memdéria profética, ou seja, anincio duma
libertagdo futura; de facto, o povo experimentara que aquela libertagcdo nao tinha sido definitiva, pois a sua
histéria ainda estava demasiadamente marcada pela escravidao e pelo pecado. O memorial da antiga libertagdo
abria-se, assim, & sUplica e ao anseio por uma salvacdo mais profunda, radical, universal e definitiva. E neste
contexto que Jesus introduz a novidade do seu dom; na oragao de louvor — a Berakah —, Ele da gragas ao Pai
nao s6 pelos grandes acontecimentos da histéria passada, mas também pela sua prépria « exaltagdao ». Ao
instituir o0 sacramento da Eucaristia, Jesus antecipa e implica o sacrificio da cruz e a vitéria da ressurreicao; ao
mesmo tempo, revela-Se como o verdadeiro cordeiro imolado, previsto no designio do Pai desde a fundagao do
mundo, como se 1é na | Carta de Pedro (1, 18-20). Ao colocar o dom de Si mesmo neste contexto, Jesus
manifesta o sentido salvifico da sua morte e ressurreigao, mistério este que se torna uma realidade renovadora
da histéria e do mundo inteiro. Com efeito, a instituicdo da Eucaristia mostra como aquela morte, de per si
violenta e absurda, se tenha tornado, em Jesus, acto supremo de amor e libertagao definitiva da humanidade do
mal.

A figura deu lugar a Verdade

11. Como vimos, Jesus insere a sua novidade (novum) radical no &mbito da antiga ceia sacrificial hebraica. Uma
tal ceia, nds, cristaos, ja ndo temos necessidade de a repetir. Como justamente dizem os Padres, figura transit in
veritatem: aquilo que anunciava as realidades futuras cedeu agora o lugar a propria Verdade. O antigo rito
consumou-se e ficou definitivamente superado mediante 0 dom de amor do Filho de Deus encarnado. O alimento
da verdade, Cristo imolado por nés, pds termo as figuras (dat figuris terminum).[20] Com a sua ordem « Fazei
isto em memdria de Mim » (Lc 22, 19; 1 Cor 11, 25), pede-nos para corresponder ao seu dom e representa-Lo



sacramentalmente; com tais palavras, o0 Senhor manifesta, por assim dizer, a esperanga de que a Igreja, nascida
do seu sacrificio, acolha este dom desenvolvendo, sob a guia do Espirito Santo, a forma liturgica do sacramento.
De facto, o memorial do seu dom perfeito nao consiste na simples repeticdo da Ultima Ceia, mas propriamente
na Eucaristia, ou seja, na novidade radical do culto cristdao. Assim Jesus deixou-nos a missao de entrar na sua «
hora »: « A Eucaristia arrasta-nos no acto oblativo de Jesus. Nao é s6 de modo estatico que recebemos o Logos
encarnado, mas ficamos envolvidos na dindmica da sua doagéo ».[21] Ele « arrasta-nos para dentro de Si ».[22]
A conversao substancial do pao e do vinho no seu corpo € no seu sangue insere dentro da criagdo o principio
duma mudanga radical, como uma espécie de « fissdo nuclear » (para utilizar uma imagem hoje bem conhecida
de todos nés), verificada no mais intimo do ser; uma mudanga destinada a suscitar um processo de
transformacao da realidade, cujo termo dltimo é a transfiguragdo do mundo inteiro, até chegar aquela condigao
em que Deus seja tudo em todos (7 Cor 15, 28).

O Espirito Santo e a Eucaristia
Jesus e o Espirito Santo

12. Com a sua palavra e com o pao e o vinho, o préprio Senhor nos ofereceu os elementos essenciais do culto
novo. A Igreja, sua Esposa, é chamada a celebrar o banquete eucaristico dia apds dia em memdéria d'Ele. Deste
modo, ela insere o sacrificio redentor do seu Esposo na histoéria dos homens e torna-o sacramentalmente
presente em todas as culturas. Este grande mistério é celebrado nas formas litirgicas que a Igreja, guiada pelo
Espirito Santo, desenvolve no tempo e no espaco.[23] A propdsito, € necessario despertar em nés a consciéncia
da fungéo decisiva que exerce o Espirito Santo no desenvolvimento da forma litirgica e no aprofundamento dos
mistérios divinos. O Par&clito, primeiro dom concedido aos crentes,[24] activo ja na criagdo (Gn 1, 2), esta
presente em plenitude na vida inteira do Verbo encarnado: com efeito, Jesus Cristo € concebido no seio da
Virgem Maria por obra do Espirito Santo (Mt 1, 18; Lc 1, 35); no inicio da sua missdo publica, nas margens do
Jordao, vé-O descer sobre Si em forma de pomba (Mt 3, 16 e par.); neste mesmo Espirito, age, fala e exulta (Lc
10, 21); e é n'Ele que Jesus pode oferecer-Se a Si mesmo (Heb 9, 14). No chamado « discurso de despedida »
referido por Jodo, Jesus pde claramente em relagdo o dom da sua vida no mistério pascal com o dom do Espirito
aos Seus (Jo 16, 7). Depois de ressuscitado, trazendo na sua carne os sinais da paixao, pode derramar o
Espirito (Jo 20, 22), tornando os seus discipulos participantes da mesma missao d'Ele (Jo 20, 21). Em seguida,
serd o Espirito que ensina aos discipulos todas as coisas, recordando-lhes tudo o que Cristo tinha dito (Jo 14,
26), porque compete a Ele, enquanto Espirito da verdade (Jo 15, 26), introduzir os discipulos na verdade total (Jo
16, 13). Segundo narram os Actos, o Espirito desce sobre os Apdstolos reunidos em oracdo com Maria no dia de
Pentecostes (2, 1-4), e impele-o0s para a missao de anunciar a boa nova a todos os povos. Portanto, é em virtude
da accgéo do Espirito que o préprio Cristo continua presente e activo na sua Igreja, a partir do seu centro vital que
é a Eucaristia.

Espirito Santo e celebracao eucaristica

13. Neste horizonte, compreende-se a fungao decisiva que tem o Espirito Santo na celebragao eucaristica e, de
modo particular, no que se refere & transubstanciacdo. E facil de comprovar a consciéncia disto mesmo nos
Padres da Igreja; nas suas Catequeses, Sao Cirilo de Jerusalém recorda que « invocamos Deus misericordioso
para que envie o seu Santo Espirito sobre as oblagdes que apresentamos a fim de Ele transformar o pdo em
corpo de Cristo e o vinho em sangue de Cristo. O que o Espirito Santo toca, € santificado e transformado
totalmente ».[25] Também Sao Jodo Cris6stomo assinala que o sacerdote invoca o Espirito Santo quando
celebra o Sacrificio: [26] a semelhanga de Elias, o ministro atrai o Espirito Santo para que, « descendo a graga
sobre a vitima, se incendeiem por meio dela as almas de todos ».[27] E extremamente necessaria, para a vida
espiritual dos fiéis, uma consciéncia mais clara da riqueza da anéafora: esta, juntamente com as palavras
pronunciadas por Cristo na Ultima Ceia, contém a epiclese, que é invocacédo ao Pai para que faca descer o dom
do Espirito a fim de o pao e o vinho se tornarem o corpo e o sangue de Jesus Cristo, e para que « a comunidade
inteira se torne cada vez mais corpo de Cristo ».[28] O Espirito, invocado pelo celebrante sobre os dons do pao e
do vinho colocados sobre o altar, € o mesmo que relne os fiéis « num sé corpo », tornando-os uma oferta
espiritual agradavel ao Pai.[29]



Eucaristia e Igreja
Eucaristia, principio causal da Igreja

14. Através do sacramento eucaristico, Jesus compromete os fiéis na sua propria « hora »; mostra-nos assim a
ligacdo que quis entre Ele mesmo e nds, entre a sua pessoa e a Igreja. De facto, o proprio Cristo, no sacrificio da
cruz, gerou a Igreja como sua esposa e seu corpo. Os Padres da Igreja meditaram longamente sobre a
semelhanga que ha entre a origem de Eva do lado de Adao adormecido (Gn 2, 21-23) e a da nova Eva, a Igreja,
do lado aberto de Cristo mergulhado no sono da morte: do seu lado trespassado — narra Jodo — saiu sangue e
agua (Jo 19, 34), simbolo dos sacramentos.[30] Um olhar contemplativo para « Aquele que trespassaram » (Jo
19, 37) leva-nos a considerar a ligagao causal entre o sacrificio de Cristo, a Eucaristia e a Igreja. Com efeito, esta
« vive da Eucaristia ».[31] Uma vez que nela se torna presente o sacrificio redentor de Cristo, temos de
reconhecer antes de mais que « existe um influxo causal da Eucaristia nas proprias origens da Igreja ».[32] A
Eucaristia & Cristo que Se da a nds, edificando-nos continuamente como seu corpo. Portanto, na sugestiva
circularidade entre a Eucaristia que edifica a Igreja e a prépria Igreja que faz a Eucaristia,[33] a causalidade
primaria esta expressa na primeira formula: a Igreja pode celebrar e adorar o mistério de Cristo presente na
Eucaristia, precisamente porque o proprio Cristo Se deu primeiro a ela no sacrificio da Cruz. A possibilidade que
a Igreja tem de « fazer » a Eucaristia estd radicada totalmente na doagdo que Jesus lhe fez de Si mesmo.
Também este aspecto nos persuade de quao verdadeira seja a frase de Sao Jodo: « Ele amou-nos primeiro » (7
Jo 4, 19). Deste modo, também nés confessamos, em cada celebragao, o primado do dom de Cristo; o influxo
causal da Eucaristia, que esta na origem da Igreja, revela em Ultima analise a precedéncia ndao sé cronoldgica
mas também ontol6gica do amor de Jesus relativamente ao nosso: serd, por toda a eternidade, Aquele que nos
ama primeiro.

Eucaristia e comunhao eclesial

15. A Eucaristia é, pois, constitutiva do ser e do agir da Igreja. Por isso, a antiguidade cristd designava com as
mesmas palavras — corpus Christi— o corpo nascido da Virgem Maria, o corpo eucaristico e o corpo eclesial de
Cristo.[34] Bem atestado na tradigdo, este dado faz crescer em nds a consciéncia da indissolubilidade entre
Cristo e a Igreja. Oferecendo-Se a Si mesmo em sacrificio por nds, o Senhor Jesus preanunciou de modo eficaz
no seu dom o mistério da Igreja. E significativo o modo como a Oragéo Eucaristica Il, ao invocar o Paraclito,
formula a prece pela unidade da Igreja: « ... participando no corpo e sangue de Cristo, sejamos reunidos, pelo
Espirito Santo, num s6 corpo ». Esta passagem ajuda a compreender como a eficacia (res) do sacramento
eucaristico seja a unidade dos fiéis na comunhao eclesial. Assim, a Eucaristia aparece na raiz da Igreja como
mistério de comunhao.[35]

O servo de Deus Jodo Paulo Il, na sua Enciclica Ecclesia de Eucharistia, tinha j& chamado a atengao para a
relacdo entre Eucaristia € communio: falou do memorial de Cristo como sendo a « suprema manifestagao
sacramental da comunhao na Igreja ».[36] A unidade da comunhado eclesial revela-se, concretamente, nas
comunidades cristas e renova-se no acto eucaristico que as une e diferencia em Igrejas particulares, « in quibus
et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit — nas quais e pelas quais existe a Igreja Catdlica, una e Unica
».[37] E precisamente a realidade da Unica Eucaristia celebrada em cada diocese ao redor do respectivo Bispo
que nos faz compreender como as préprias Igrejas particulares subsistam in e ex Ecclesia. De facto, « a
unicidade e indivisibilidade do corpo eucaristico do Senhor implicam a unicidade do seu corpo mistico, que é a
Igreja una e indivisivel. Do centro eucaristico surge a necesséria abertura de cada comunidade celebrante, de
cada Igreja particular: ao deixar-se atrair pelos bragos abertos do Senhor, consegue-se a inser¢ao no seu corpo,
Unico e indiviso ».(38) Por este motivo, na celebragao da Eucaristia, cada fiel encontra-se na sua Igreja, isto é, na
Igreja de Cristo. Nesta perspectiva eucaristica, adequadamente entendida, a comunhdo eclesial revela-se
realidade catdlica por sua natureza.(39) O facto de sublinhar esta raiz eucaristica da comunh&o eclesial pode
contribuir eficazmente também para o dialogo ecuménico com as Igrejas e com as Comunidades eclesiais que
nao estdo em plena comunhdo com a Sé de Pedro. Na realidade, a Eucaristia estabelece objectivamente um
forte vinculo de unidade entre a Igreja Catdlica e as Igrejas Ortodoxas, que conservaram genuina e
integralmente a natureza do mistério da Eucaristia. Ao mesmo tempo, a relevancia dada ao caracter eclesial da




Eucaristia pode tornar-se elemento privilegiado também no didlogo com as Comunidades nascidas da
Reforma.(40)

Eucaristia e Sacramentos
Sacramentalidade da Igreja

16. O Concilio Vaticano Il lembrou que « os restantes sacramentos, assim como todos 0s ministérios
eclesiasticos e obras de apostolado, estdo vinculados com a sagrada Eucaristia e a ela se ordenam. Com efeito,
na santissima Eucaristia esta contido todo o tesouro espiritual da Igreja, isto €, o proprio Cristo, a nossa Pascoa
e 0 pao vivo que da aos homens a vida mediante a sua carne vivificada e vivificadora pelo Espirito Santo: assim
sao eles convidados e levados a oferecer, juntamente com Ele, a si mesmos, os seus trabalhos e todas as coisas
criadas ».(41) Esta relacdo intima da Eucaristia com os demais sacramentos e com a existéncia crista
compreende-se, na sua raiz, quando se contempla o mistério da prépria Igreja como sacramento.(42) A este
respeito, o referido Concilio afirmou que « a Igreja, em Cristo, € como que o0 sacramento, ou sinal, e 0
instrumento da intima unido com Deus e da unidade de todo o género humano ».(43) Ela, enquanto « povo —
como diz Sao Cipriano — reunido na unidade do Pai e do Filho e do Espirito Santo »,(44) é sacramento da
comunh3o trinitaria.

O facto de a Igreja ser « universal sacramento da salvagdo »(45) mostra que a « economia » sacramental
determina, em ultima analise, 0 modo como Jesus Cristo Unico Salvador, por meio do Espirito, alcanga a nossa
vida na especificidade das suas circunstancias. A Igreja recebe-se e simultaneamente exprime-se nos sete
sacramentos, pelos quais a graca de Deus influencia concretamente a existéncia dos fiéis para que toda a sua
vida, redimida por Cristo, se torne culto agradavel a Deus. Nesta perspectiva, desejo sublinhar aqui alguns
elementos, assinalados pelos padres sinodais, que podem ajudar a identificar a relagdo dos diversos
sacramentos com o mistério eucaristico.

l. Eucaristia e iniciacdo crista
Eucaristia, plenitude da iniciagcao crista

17. Se verdadeiramente a Eucaristia é fonte e apice da vida e da missao da Igreja, temos de concluir antes de
mais que o caminho de iniciagao cristd tem como ponto de referéncia tornar possivel o acesso a tal sacramento.
A propésito, devemos interrogar-nos — como sugeriram os padres sinodais — se as nossas comunidades cristas
tém suficiente nogdo do vinculo estreito que ha entre Baptismo, Confirmacdo e Eucaristia; (46) de facto, é
preciso ndo esquecer jamais que somos baptizados e crismados em ordem a Eucaristia. Este dado implica o
compromisso de favorecer na acg¢ao pastoral uma compreensdo mais unitaria do percurso de iniciagao crista. O
sacramento do Baptismo, pelo qual somos configurados a Cristo,(47) incorporados na Igreja e feitos filhos de
Deus, constitui a porta de acesso a todos os sacramentos; através dele, somos inseridos no Unico corpo de
Cristo (71 Cor 12, 13), povo sacerdotal. Mas é a participacdo no sacrificio eucaristico que aperfeigoa, em nés, o
que recebemos no Baptismo. Também os dons do Espirito sdo concedidos para a edificagdo do corpo de Cristo
(1 Cor 12) e o crescimento do testemunho evangélico no mundo.(48) Portanto, a santissima Eucaristia leva a
plenitude a iniciagao crista e coloca-se como centro e termo de toda a vida sacramental.(49)

A ordem dos sacramentos da iniciacao

18. A este respeito, € necessario prestar aten¢ao ao tema da ordem dos sacramentos da iniciagdo. Na Igreja, ha
tradicdes diferentes; esta diversidade é patente nos costumes eclesiais do Oriente (50) e na pratica ocidental
para a iniciacdo dos adultos,(51) se comparada com a das criangas.(52) Contudo, tais diferengas nao sao
propriamente de ordem dogmatica, mas de caracter pastoral. Em concreto, € necessario verificar qual seja a
pratica que melhor pode, efectivamente, ajudar os fiéis a colocarem no centro o sacramento da Eucaristia, como
realidade para qual tende toda a iniciagao; em estreita colaboragdo com os Dicastérios competentes da Cduria



Romana, as Conferéncias Episcopais verifiguem a eficacia dos percursos de iniciagdo actuais, para que o cristao
seja ajudado, pela acgéo educativa das nossas comunidades, a maturar cada vez mais até chegar a assumir na
sua vida uma orientacdo autenticamente eucaristica, de tal modo que seja capaz de dar razdo da propria
esperanca de maneira adequada ao nosso tempo (7 Pd 3, 15).

Iniciagdo, comunidade eclesial e familia

19. E preciso ter sempre presente que toda a iniciacdo cristd é caminho de conversdo que ha-de ser realizada
com a ajuda de Deus e em constante referimento a comunidade eclesial, quer quando é o adulto que pede para
entrar na Igreja, como acontece nos lugares de primeira evangelizagao e em muitas zonas secularizadas, quer
quando s&o os pais a pedir os sacramentos para seus filhos. A este respeito, desejo chamar a ateng¢éo sobretudo
para a relagao entre iniciagdo cristd e familia; na accao pastoral, sempre se deve associar a familia crista ao
itinerario de iniciacdo. Receber o Baptismo, a Confirmacao e abeirar-se pela primeira vez da Eucaristia sédo
momentos decisivos nao sé para a pessoa que os recebe mas também para toda a sua familia; esta deve ser
sustentada, na sua tarefa educativa, pela comunidade eclesial em suas diversas componentes.(53) Quero
sublinhar aqui a relevancia da Primeira Comunhao; para inUmeros fiéis, este dia permanece, justamente,
gravado na memdria como o primeiro momento em que se percebeu, embora de forma ainda inicial, a
importancia do encontro pessoal com Jesus. A pastoral paroquial deve valorizar adequadamente esta ocasido
tao significativa.

Il. Eucaristia e sacramento da Reconciliacao
Sua ligacao intrinseca

20. Os padres sinodais afirmaram, justamente, que o amor a Eucaristia leva a apreciar cada vez mais também o
sacramento da Reconciliagdo.(54) Por causa da ligagdo entre ambos 0s sacramentos, uma catequese auténtica
acerca do sentido da Eucaristia ndo pode ser separada da proposta dum caminho penitencial (7 Cor 11, 27-29).
Constatamos — é certo — que, no nosso tempo, os fiéis se encontram imersos numa cultura que tende a
cancelar o sentido do pecado,(55) favorecendo um estado de espirito superficial que leva a esquecer a
necessidade de estar na graga de Deus para se aproximar dignamente da comunhdo sacramental.(56) Na
realidade, a perda da consciéncia do pecado engloba sempre também uma certa superficialidade na
compreensdo do préprio amor de Deus. E muito Util para os fiéis recordar-lhes os elementos que, no rito da
Santa Missa, explicitam a consciéncia do proprio pecado e, simultaneamente, da misericérdia de Deus.(57) Além
disso, a relacdo entre a Eucaristia e a Reconciliagdo recorda-nos que o pecado nunca € uma realidade
exclusivamente individual, mas inclui sempre também uma ferida no seio da comunhao eclesial, na qual nos
encontramos inseridos pelo Baptismo. Por isso, como diziam os Padres da Igreja, a Reconciliagdo é um
baptismo laborioso (laboriosus quidam baptismus),(58) sublinhando assim que o resultado do caminho de
conversao é também o restabelecimento da plena comunhéo eclesial, que se exprime no abeirar-se novamente
da Eucaristia.(59)

Alguns cuidados pastorais

21. O Sinodo lembrou que é dever pastoral do bispo promover na sua diocese uma decisiva recuperagao da
pedagogia da conversdo que nasce da Eucaristia e favorecer entre os fiéis a confissdo frequente. Todos os
sacerdotes se dediquem com generosidade, empenho e competéncia a administracdo do sacramento da
Reconciliagdo.(60) A propdsito, procure-se que, nas nossas igrejas, 0s confessionarios sejam bem visiveis e
expressivos do significado deste sacramento. Pegco aos pastores que vigiem atentamente sobre a celebragdo do
sacramento da Reconciliagdo, limitando a pratica da absolvicdo geral exclusivamente aos casos previstos,(61)
permanecendo como forma ordinaria de absolvicdo apenas a pessoal.(62) Vista a necessidade de descobrir
novamente o perdao sacramental, haja em todas as dioceses o Penitenciario.(63) Por ultimo, pode servir de
vdlida ajuda para a nova tomada de consciéncia desta relagdo entre a Eucaristia e a Reconciliagdo uma pratica
equilibrada e conscienciosa da indulgéncia, lucrada a favor de si mesmo ou dos defuntos. Com ela, obtém-se « a
remissao, perante Deus, da pena temporal devida aos pecados, cuja culpa ja foi apagada ».(64) O uso das



indulgéncias ajuda-nos a compreender que ndo somos capazes, sé com as nossas forcas, de reparar o mal
cometido e que os pecados de cada um causam dano a toda a comunidade; além disso, a pratica da indulgéncia,
implicando a doutrina dos méritos infinitos de Cristo bem como a da comunhao dos santos, mostra-nos « quanto
estejamos, em Cristo, intimamente unidos uns aos outros e quanto a vida sobrenatural de cada um possa
aproveitar aos outros ».(65) Dado que a forma prépria da indulgéncia prevé, entre as condi¢des requeridas, o
abeirar-se da confissdo e da comunhdo sacramental, a sua pratica pode sustentar eficazmente os fiéis no
caminho da converséo e na descoberta da centralidade da Eucaristia na vida crista.

lll. Eucaristia e Uncao dos Enfermos

22. Jesus nao Se limitou a enviar os seus discipulos a curar os doentes (Mt 10, 8; Lc 9, 2; 10, 9), mas instituiu
para eles também um sacramento especifico: a Ungdo dos Enfermos.(66) A Carta de Tiago testemunha a
presenca deste gesto sacramental j& na primitiva comunidade crista (5, 14-16). Se a Eucaristia mostra como os
sofrimentos e a morte de Cristo foram transformados em amor, a Ungédo dos Enfermos, por seu lado, associa o
doente a oferta que Cristo fez de Si mesmo pela salvacado de todos, de tal modo que possa também ele, no
mistério da comunh&o dos santos, participar na redengdo do mundo. A relagéo entre ambos os sacramentos
aparece ainda mais clara quando se agrava a doenga: « Aqueles que vao deixar esta vida, a Igreja oferece-lhes,
além da Uncgédo dos Enfermos, a Eucaristia como viatico ».(67) Nesta passagem para o Pai, a comunhao no
corpo e sangue de Cristo aparece como semente de vida eterna e forgca de ressurreicdo: « Quem come a minha
carne e bebe 0 meu sangue tem a vida eterna; e Eu o ressuscitarei no ultimo dia » (Jo 6, 54). Uma vez que o
sagrado Viatico desvenda ao doente a plenitude do mistério pascal, € preciso assegurar a sua administragao.(68)
A atencdo e o cuidado pastoral por aqueles que se encontram doentes redunda, seguramente, em beneficio
espiritual de toda a comunidade, sabendo que tudo o que fizermos ao mais pequenino, ao préprio Jesus o
faremos (Mt 25, 40).

IV. Eucaristia e sacramento da Ordem
Na pessoa de Cristo cabeca

23. O vinculo intrinseco entre a Eucaristia e o sacramento da Ordem deduz-se das préprias palavras de Jesus no
Cenaculo: « Fazei isto em memoéria de Mim » (Lc 22, 19). De facto, na vigilia da sua morte, Ele instituiu a
Eucaristia e a0 mesmo tempo fundou o sacerddcio da Nova Alianga. Jesus é sacerdote, vitima e altar: mediador
entre Deus Pai e o0 povo (Heb 5, 5-10), vitima de expiagao (7 Jo 2, 2; 4, 10) que Se oferece a Si mesma no altar
da cruz. Ninguém pode dizer « isto € 0 meu corpo » e « este € o cdlice do meu sangue » sendo em nome € na
pessoa de Cristo, Unico sumo sacerdote da nova e eterna Alianga (Heb 8-9). O Sinodo dos Bispos ja se ocupara,
noutras assembleias, do sacerddcio ordenado tanto no que diz respeito a identidade do ministério,(69) como a
formagdo dos candidatos.(70) Na presente circunsténcia importa-me, a luz do didlogo realizado no ambito da
ultima assembleia sinodal, sublinhar alguns valores que tém a ver com a relagao entre o sacramento eucaristico
e a Ordem. Antes de mais nada, é necessario reafirmar que a ligagdo entre a Ordem sacra e a Eucaristia é
visivel precisamente na Missa que o bispo ou o presbitero preside na pessoa de Cristo cabega (in persona
Christi capitis).

A doutrina da Igreja considera a ordenagao sacerdotal condigdo indispensavel para a celebragdo vélida da
Eucaristia.(71) De facto, « no servigo eclesial do ministro ordenado, é o préprio Cristo que esta presente a sua
Igreja, como cabeca do seu corpo, pastor do seu rebanho, sumo sacerdote do sacrificio redentor ».(72)
Certamente o ministro ordenado « age também em nome de toda a Igreja, quando apresenta a Deus a oragdo da
mesma Igreja e, sobretudo, quando oferece o sacrificio eucaristico ».(73) Por isso, € necesséario que 0s
sacerdotes tenham consciéncia de que, em todo o seu ministério, nunca devem colocar em primeiro plano a sua
pessoa nem as suas opinides, mas Jesus Cristo. Contradiz a identidade sacerdotal toda a tentativa de se
colocarem a si mesmos como protagonistas da acgéo litdrgica. Aqui, mais do que nunca, o sacerdote é servo e
deve continuamente empenhar-se por ser sinal que, como ddcil instrumento nas maos de Cristo, aponta para
Ele. Isto exprime-se de modo particular na humildade com que o sacerdote conduz a acgéo litirgica, obedecendo
ao rito, aderindo a0 mesmo com o coragdo e a mente, evitando tudo o que possa dar a sensagao de um seu



inoportuno protagonismo. Recomendo, pois, ao clero que nao cesse de aprofundar a consciéncia do seu
ministério eucaristico como um servico humilde a Cristo e a sua Igreja. O sacerdécio, como dizia Santo
Agostinho, é um servico de amor (amoris officium),(74) é o servico do bom pastor, que oferece a vida pelas
ovelhas (Jo 10, 14-15).

Eucaristia e celibato sacerdotal

24. Os padres sinodais quiseram sublinhar como o sacerdécio ministerial requer, através da ordenagao, a plena
configuragao a Cristo. Embora respeitando a prética e tradicao oriental diferente, é necessario reiterar o sentido
profundo do celibato sacerdotal, justamente considerado uma riqueza inestimavel e confirmado também pela
pratica oriental de escolher os bispos apenas de entre aqueles que vivem no celibato, indicio da grande honra
em que ela tem a opgéao do celibato feita por numerosos presbiteros. Com efeito, nesta opg¢édo do sacerdote
encontram expressao peculiar a dedicagcao que o conforma a Cristo e a oferta exclusiva de si mesmo pelo Reino
de Deus.(75) O facto de o préprio Cristo, eterno sacerdote, ter vivido a sua missédo até ao sacrificio da cruz no
estado de virgindade constitui o ponto seguro de referéncia para perceber o sentido da tradicao da Igreja Latina a
tal respeito. Assim, ndo é suficiente compreender o celibato sacerdotal em termos meramente funcionais; na
realidade, constitui uma especial conformacao ao estilo de vida do proprio Cristo. Antes de mais, semelhante
opgao é esponsal: a identificagdo com o coragao de Cristo Esposo que da a vida pela sua Esposa. Em sintonia
com a grande tradicdo eclesial, com o Concilio Vaticano Il (76) e com os Sumos Pontifices (77) meus
predecessores, corroboro a beleza e a importancia duma vida sacerdotal vivida no celibato como sinal
expressivo de dedicagao total e exclusiva a Cristo, a Igreja e ao Reino de Deus, €, consequentemente, confirmo
a sua obrigatoriedade para a tradi¢éo latina. O celibato sacerdotal, vivido com maturidade, alegria e dedicacéo, é
uma béngao enorme para a Igreja e para a prépria sociedade.

Escassez de clero e pastoral vocacional

25. A propésito da ligagao entre o sacramento da Ordem e a Eucaristia, o Sinodo deteve-se sobre a dolorosa
situacao que se tem vindo a criar em diversas dioceses a bragos com a escassez de sacerdotes. Isto acontece
nao s6 em algumas zonas de primeira evangelizagdo, mas também em muitos paises de longa tradigéo crista.
Para a solugao do problema contribui certamente uma distribuicdo mais equitativa do clero; mas, para isso, é
preciso um trabalho de sensibilizagdo capilar. Os bispos empenhem nas necessidades pastorais os institutos de
vida consagrada e as novas realidades eclesiais, no respeito do respectivo carisma, e solicitem todos os
membros do clero a uma disponibilidade maior para irem servir a Igreja nos lugares onde houver necessidade,
sem olhar a sacrificios.(78) Além disso, o Sinodo debrugou-se também sobre os cuidados pastorais a ter
principalmente com os jovens para favorecer a sua abertura interior a vocagao sacerdotal. A solugao para tal
carestia ndo se pode encontrar em meros estratagemas pragmaticos; deve-se evitar que os bispos, levados por
compreensiveis preocupagdes funcionais devido a falta de clero, acabem por ndo realizar um adequado
discernimento vocacional, admitindo a formacao especifica e a ordenagcdo candidatos que nao possuam as
caracteristicas necessarias para o servigo sacerdotal.(79) Um clero insuficientemente formado e admitido a
ordenagdo sem o0 necessario discernimento dificilmente podera oferecer um testemunho capaz de suscitar
noutros o desejo de generosa correspondéncia a vocagao de Cristo. Na realidade, a pastoral vocacional deve
empenhar

a comunidade cristd em todos os seus ambitos.(80) Obviamente, no referido trabalho pastoral capilar, esta
incluida também a obra de sensibilizagao das familias, muitas vezes indiferentes se ndo mesmo contrarias a
hipétese da vocagao sacerdotal. Que elas se abram com generosidade ao dom da vida e eduguem os filhos para
serem disponiveis a vontade de Deus! Em resumo, € preciso sobretudo ter a coragem de propor aos jovens o
seguimento radical de Cristo, mostrando-lhes o seu encanto.

Gratiddo e esperanca

26. Enfim, é necessario ter maior fé e esperanga na iniciativa divina. Apesar da escassez de clero que se verifica
em algumas regides, nao deve esmorecer jamais a confianga de que Cristo continua a suscitar homens que néo



hesitam em abandonar qualquer outra ocupagao para dedicar-se totalmente a celebragdo dos mistérios
sagrados, a pregacao do Evangelho e ao ministério pastoral. Nesta ocasido, desejo dar voz a gratidao da Igreja
inteira por todos os bispos e presbiteros que cumprem, com fiel dedicacdo e empenho, a prépria missao.
Naturalmente, este agradecimento da Igreja estende-se também aos didconos, a quem sao impostas as maos «
nao em ordem ao sacerddcio mas ao ministério ».(81) Como recomendou a assembleia do Sinodo, dirijo um
obrigado especial aos presbiteros fidei donum que edificam a comunidade, com competéncia e generosa
dedicagdo, anunciando-lhe a palavra de Deus e repartindo o pao da vida, sem pouparem as suas energias ao
servigo da missao da Igreja.(82) Por fim, é preciso agradecer a Deus pelos numerosos sacerdotes que tiveram
de sofrer até ao sacrificio da vida por servir a Cristo. Neles se manifesta, com a eloquéncia dos factos, o que
significa ser sacerdote a fundo; trata-se de comoventes testemunhos que poderdo inspirar muitos jovens a
seguirem por sua vez a Cristo e gastarem a sua vida pelos outros, encontrando precisamente assim a vida
verdadeira.

V. Eucaristia e Matriménio
Eucaristia, sacramento esponsal

27. A Eucaristia, sacramento da caridade, apresenta uma relagao particular com o amor do homem e da mulher
unidos em matrimonio. Aprofundar tal relagcdo é uma necessidade do nosso tempo.(83) Varias vezes o Papa
Jodo Paulo Il teve ocasido de afirmar o caracter esponsal da Eucaristia e a sua relagdo peculiar com o
sacramento do matriménio: « A Eucaristia é o sacramento da nossa redencdo. E o sacramento do Esposo, da
Esposa ».(84) Alias, « toda a vida cristd tem a marca do amor esponsal entre Cristo e a Igreja. J& o Baptismo,
entrada no povo de Deus, é um mistério nupcial; é, por assim dizer, o banho de nlpcias que precede o banquete
das bodas, a Eucaristia ».(85) Esta corrobora de forma inexaurivel a unidade e o amor indissolUveis de cada
matrimonio cristdo. Neste, em virtude do sacramento, o vinculo conjugal esta intrinsecamente ligado com a uniao
eucaristica entre Cristo esposo e a Igreja esposa (Ef 5, 31-32). O consentimento reciproco, que o marido e a
esposa trocam entre si em Cristo constituindo-os em comunidade de vida e de amor, tem também uma dimenséao
eucaristica; com efeito, na teologia paulina, o amor esponsal é sinal sacramental do amor de Cristo pela sua
Igreja, um amor que tem o seu ponto culminante na cruz, expressao das suas « nupcias » com a humanidade e,
ao mesmo tempo, origem e centro da Eucaristia. Por isso, a Igreja manifesta uma particular solidariedade
espiritual a todos aqueles que fundaram a sua familia sobre o sacramento do Matriménio.(86) A familia — igreja
doméstica (87) — é um ambito primario da vida da Igreja, especialmente pelo papel decisivo que tem na
educacgao cristd dos filhos.(88) Neste contexto, o Sinodo recomendou também o reconhecimento da misséo
singular que tem a mulher na familia e na sociedade, missdo esta que ha-de ser protegida, salvaguardada e
promovida.(89) A sua dimensao de esposa € mae constitui uma realidade imprescindivel, que nunca deve ser
desprezada.

Eucaristia e unidade do Matrimonio

28. E precisamente a luz desta relagéo intrinseca entre Matriménio, familia e Eucaristia que se podem considerar
alguns problemas pastorais. O vinculo fiel, indissolivel e exclusivo que une Cristo € a Igreja e tem expresséo
sacramental na Eucaristia, estd de harmonia com o dado antropolégico primordial segundo o qual 0 homem deve
unir-se de modo definitivo com uma sé mulher, e vice-versa (Gn 2, 24; Mt 19, 5). Nesta linha de pensamento, o
Sinodo dos Bispos debrugou-se sobre a pratica pastoral que deve ser seguida com as pessoas originarias de
culturas onde é praticada a poligamia, que recebem o anuncio do Evangelho: quantos vivem em tal situagéao e se
abrem a fé cristd devem ser ajudados a integrar 0 seu projecto humano na novidade radical de Cristo; no
percurso do catecumenado, Cristo alcanga-os na sua condi¢cao especifica e chama-os a verdade plena do amor
passando através das renlincias que sao necessarias para chegarem a comunhao eclesial perfeita. A Igreja
acompanha-os com uma pastoral imbuida simultaneamente de suavidade e de firmeza,(90) mostrando-lhes
sobretudo a luz dos mistérios cristdos que se reflecte sobre a natureza e os afectos humanos.

Eucatristia e indissolubilidade do Matrimonio



29. Se a Eucaristia exprime a irreversibilidade do amor de Deus em Cristo pela sua Igreja, compreende-se por
que motivo a mesma implique, relativamente ao sacramento do Matriménio, aquela indissolubilidade a que todo o
amor verdadeiro nao pode deixar de anelar.(91) Por isso, € mais que justificada a atencéo pastoral que o Sinodo
reservou as dolorosas situagbes em que se encontram nao poucos fiéis que, depois de ter celebrado o
sacramento do Matrimoénio, se divorciaram e contrairam novas nupcias. Trata-se dum problema pastoral
espinhoso e complexo, uma verdadeira praga do ambiente social contemporaneo que vai progressivamente
corroendo os proprios ambientes catélicos. Os pastores, por amor da verdade, sao obrigados a discernir bem as
diferentes situagbes, para ajudar espiritualmente e de modo adequado os fiéis implicados.(92) O Sinodo dos
Bispos confirmou a pratica da Igreja, fundada na Sagrada Escritura (Mc 10, 2-12), de nao admitir aos
sacramentos os divorciados re-casados, porque 0 seu estado e condicdo de vida contradizem objectivamente
aquela uniao de amor entre Cristo e a Igreja que é significada e realizada na Eucaristia. Todavia os divorciados
re-casados, ndo obstante a sua situagdo, continuam a pertencer a Igreja, que os acompanha com especial
solicitude na esperanga de que cultivem, quanto possivel, um estilo cristdo de vida, através da participagao na
Santa Missa ainda que sem receber a comunh&o, da escuta da palavra de Deus, da adoragao eucaristica, da
oragao, da cooperagao na vida comunitaria, do dialogo franco com um sacerdote ou um mestre de vida espiritual,
da dedicacao ao servigo da caridade, das obras de peniténcia, do empenho na educacéo dos filhos.

Nos casos em que surjam legitimamente duvidas sobre a validade do Matriménio sacramental contraido, deve
fazer-se tudo o que for necessario para verificar o fundamento das mesmas. Ha que assegurar, pois, no pleno
respeito do direito candnico,(93) a presenga no territério dos tribunais eclesiasticos, o seu caracter pastoral, a
sua actividade correcta e pressurosa; (94) é necessario haver, em cada diocese, um numero suficiente de
pessoas preparadas para o solicito funcionamento dos tribunais eclesiasticos. Recordo que « é uma obrigagao
grave tornar a actuagao institucional da Igreja nos tribunais cada vez mais acessivel aos fiéis ».(95) No entanto,
€ preciso evitar que a preocupacao pastoral seja vista como se estivesse em contraposicdo com o direito; ao
contrario, deve-se partir do pressuposto que o ponto fundamental de encontro entre direito e pastoral é o amor
pela verdade: com efeito, esta nunca é abstracta, mas « integra-se no itinerario humano e cristdo de cada fiel
».(96) Enfim, caso néo seja reconhecida a nulidade do vinculo matrimonial e se verifiquem condi¢gdes objectivas
que tornam realmente irreversivel a convivéncia, a Igreja encoraja estes fiéis a esforgarem-se por viver a sua
relagdo segundo as exigéncias da lei de Deus, como amigos, como irmao e irma; deste modo poderédo
novamente abeirar-se da mesa eucaristica, com os cuidados previstos por uma comprovada pratica eclesial.
Para que tal caminho se torne possivel e dé frutos, deve ser apoiado pela ajuda dos pastores e por adequadas
iniciativas eclesiais, evitando, em todo o caso, de abengoar estas relagdes para que nao surjam entre os fiéis
confusdes acerca do valor do matriménio.(97)

Vista a complexidade do contexto cultural em que vive a Igreja em muitos paises, o Sinodo recomendou ainda
que se tivesse o maximo cuidado pastoral com a formagdo dos nubentes e a verificagdo prévia das suas
convicgdes sobre os compromissos irrenunciaveis para a validade do sacramento do Matriménio. Um sério
discernimento a tal respeito podera evitar que impulsos emotivos ou razdes superficiais induzam os dois jovens a
assumir responsabilidades que depois ndo poderdao honrar.(98) Demasiado grande é o bem que a Igreja e a
sociedade inteira esperam do Matriménio e da familia fundada sobre o0 mesmo para ndo nos comprometermos a
fundo neste ambito pastoral especifico; Matriménio e familia sao instituicdes cuja verdade deve ser promovida e
defendida de qualquer equivoco, porque todo o dano a elas causado é realmente uma ferida que se inflige a
convivéncia humana como tal.

Eucaristia e escatologia
Eucaristia, dom para o homem a caminho

30. Se é certo que os sacramentos sdo uma realidade que pertence a Igreja peregrina no tempo (99) rumo a
plena manifestagao da vitéria de Cristo ressuscitado, € igualmente verdade que, sobretudo na liturgia eucaristica,
nos é dado saborear antecipadamente a consumacao escatolégica para a qual todo o homem e a criagao inteira
estdo a caminho (Rm 8, 19s). O homem é criado para a felicidade verdadeira e eterna, que s6 o amor de Deus
pode dar; mas a nossa liberdade ferida extraviar-se-ia se ndo Ihe fosse possivel experimentar, ja desde agora,



algo da consumacao futura. Alids, para poder caminhar na direcgao justa, o homem necessita de estar orientado
para a meta final; esta, na realidade, é o préprio Cristo Senhor, vencedor do pecado e da morte, que Se torna
presente para nés de maneira especial na celebracdo eucaristica. Deste modo, embora sejamos ainda «
estrangeiros e peregrinos » (1 Pd 2, 11) neste mundo, pela fé participamos ja da plenitude da vida ressuscitada.
O banquete eucaristico, ao revelar a sua dimensao intensamente escatolégica, vem em ajuda da nossa liberdade
a caminho.

O banquete escatologico

31. Reflectindo sobre este mistério, podemos dizer que Cristo, com a sua vinda, Se colocou em sintonia com a
expectativa presente no povo de Israel, na humanidade inteira e fundamentalmente na prépria criagdo. Com o
dom de Si mesmo, inaugurou objectivamente o tempo escatolégico. Cristo veio chamar a unidade o povo de
Deus que andava disperso (Jo 11, 52), manifestando claramente a intengdo de congregar a comunidade da
alianga para dar cumprimento as promessas feitas por Deus a nossos pais (Jer 23, 3; 31, 10; Lc 1, 55.70). Com o
chamamento dos Doze — niimero que evoca as doze tribos de Israel — e 0 mandato que lhes confiou na Ultima
Ceia, antes da sua paixao redentora, de celebrarem o seu memorial, Jesus manifestou que queria transferir, para
a comunidade inteira por Ele fundada, a missdo de ser, na histéria, sinal e instrumento da reunificagdo
escatolégica que n'Ele teve inicio. Por isso, em cada celebragdo eucaristica, realiza-se sacramentalmente a
unificagdo escatoldgica do povo de Deus. Para nds, o banquete eucaristico € uma antecipagéao real do banquete
final, preanunciado pelos profetas (/s 25, 6-9) e descrito no Novo Testamento como « as nupcias do Cordeiro »
(Ap 19, 7-9) que se hao-de celebrar na comunhao dos santos.(100)

Oracéao pelos defuntos

32. A celebragdo eucaristica, na qual anunciamos a morte do Senhor e proclamamos a sua ressurreicao
enquanto aguardamos a sua vinda gloriosa, € penhor da gléria futura, quando mesmo 0s n0SSOS COrpos serao
glorificados. Ao celebrarmos o memorial da nossa salvagao, reforgca-se em nés a esperanga da ressurreicéo da
carne juntamente com a possibilidade de encontrarmos de novo, face a face, aqueles que nos precederam com o
sinal da fé. Nesta linha, queria, juntamente com os padres sinodais, lembrar a todos os fiéis a importancia da
oracdo de sufragio, particularmente a celebracdo de Missas, pelos defuntos para que, purificados, possam
chegar a visao beatifica de Deus.(101) Sempre que descobrimos de novo a dimensdo escatoldgica presente na
Eucaristia, celebrada e adorada, somos apoiados no nosso caminho e confortados na esperanga da gléria (Rm
5,2; Tt2,13).

A Eucaristia e a Virgem Maria

33. Da relagédo entre a Eucaristia e os restantes sacramentos juntamente com o significado escatologico dos
santos mistérios, irrompe o perfil da vida cristd, chamada a ser em cada instante culto espiritual, oferta de si
mesma agradavel a Deus. E, se é verdade que nos encontramos todos ainda a caminho rumo a plena
consumagao da nossa esperanga, isto ndo impede de podermos ja agora reconhecer, com gratidao, que tudo
aquilo que Deus nos deu, se realizou perfeitamente na Virgem Maria, Mae de Deus e nossa: a sua assungao ao
céu em corpo e alma é, para nés, sinal de segura esperanga, enquanto nos aponta a ndés, peregrinos no tempo,
aquela meta escatolégica que o sacramento da Eucaristia desde ja nos faz saborear.

Em Maria Santissima, vemos perfeitamente realizada também a modalidade sacramental com que Deus alcanga
e envolve na sua iniciativa salvifica a criatura humana. Desde a anunciagdo ao Pentecostes, Maria de Nazaré
aparece como uma pessoa cuja liberdade est4 completamente disponivel a vontade de Deus; a sua Imaculada
Conceicao revela-se propriamente na docilidade incondicional a palavra divina. A fé obediente é a forma que a
sua vida assume em cada instante perante a acgao de Deus: Virgem a escuta, Ela vive em plena sintonia com a
vontade divina; conserva no seu coragdo as palavras que lhe chegam da parte de Deus e, dispondo-as a
maneira de um mosaico, aprende a compreendé-las mais a fundo (Lc 2, 19.51); Maria é a grande Crente que,
cheia de confianga, Se coloca nas méos de Deus, abandonando-Se a sua vontade.(102) Um tal mistério vai
crescendo de intensidade até chegar ao pleno envolvimento d'Ela na missao redentora de Jesus; como afirmou o



Concilio Vaticano Il, « assim avancou a Virgem pelo caminho da fé, mantendo fielmente a unido com seu Filho
até a cruz. Junto desta esteve, ndo sem designio de Deus (Jo 19, 25), padecendo acerbamente com o seu Filho
unico, e associando-Se com coragdo de mae ao seu sacrificio, consentindo com amor na imolagéo da vitima que
d'Ela nascera; finalmente, Jesus Cristo, agonizante na cruz, deu-A por mae ao discipulo, com estas palavras:
mulher, eis ai o teu filho (Jo 19, 26-27) ».(103) Desde a anunciagao até a cruz, Maria é Aquela que acolhe a
Palavra que n'Ela Se fez carne e foi até emudecer no siléncio da morte. E Ela, enfim, que recebe nos seus
bragos o corpo imolado, ja exanime, d'Aquele que verdadeiramente amou os Seus « até ao fim » (Jo 13, 1).

Por isso, sempre que na liturgia eucaristica nos abeiramos do corpo e do sangue de Cristo, dirigimo-nos também
a Ela que, por toda a Igreja, acolheu o sacrificio de Cristo, aderindo plenamente ao mesmo. Justamente
afirmaram os padres sinodais que « Maria inaugura a participagao da Igreja no sacrificio do Redentor ».(104) Ela
€ a Imaculada que acolhe incondicionalmente o dom de Deus, e desta forma fica associada a obra da salvagao.
Maria de Nazaré, icone da Igreja nascente, € o modelo para cada um de nés saber como é chamado a acolher a
doacgao que Jesus fez de Si mesmo na Eucaristia.

Il PARTE
EUCARISTIA, MISTERIO CELEBRADO

« Em verdade, em verdade vos digo:

Nao foi Moisés que vos deu o pao

que vem do céu; meu Pai é que vos da

o verdadeiro pao que vem do céu » (Jo 6, 32)

Norma da oracdo e norma de fé

34. O Sinodo dos Bispos reflectiu demoradamente sobre a relagéo intrinseca entre fé eucaristica e celebracgéo,
pondo em evidéncia a ligagdo entre a norma da oragéo (/ex orandi) e a norma de fé (/ex credendi) e sublinhando
o primado da acg¢do liturgica. E necessario viver a Eucaristia como mistério da fé autenticamente celebrado, bem
cientes de que « a inteligéncia da fé (intellectus fidei) sempre esta originariamente em relagdo com a acgao
litirgica da Igreja »:(105) neste ambito, a reflexdo teoldgica ndo pode prescindir jamais da ordem sacramental
instituida pelo préprio Cristo; por outro lado, a acgdo litrgica nunca pode ser considerada genericamente,
prescindindo do mistério da fé. Com efeito, a fonte da nossa fé e da liturgia eucaristica é o mesmo
acontecimento: a doagao que Cristo fez de Si préprio no mistério pascal.

Beleza e liturgia

35. A relagao entre mistério acreditado e mistério celebrado manifesta-se, de modo peculiar, no valor teolégico e
liturgico da beleza. De facto, a liturgia, como alids a revelagao crista, tem uma ligagao intrinseca com a beleza: é
esplendor da verdade (veritatis splendor). Na liturgia, brilha o mistério pascal, pelo qual o préprio Cristo nos atrai
a Si e chama a comunhdo. Em Jesus, como costumava dizer Sdo Boaventura, contemplamos a beleza e o
esplendor das origens.(106) Referimo-nos aqui a este atributo da beleza, vista ndo enquanto mero esteticismo,
mas como modalidade com que a verdade do amor de Deus em Cristo nos alcanga, fascina e arrebata, fazendo-
nos sair de n6s mesmos e atraindo-nos assim para a nossa verdadeira vocagao: o amor.(107) Ja na criagao,
Deus Se deixa entrever na beleza e harmonia do universo (Sab 13, 5; Rm 1, 19-20). Depois, no Antigo
Testamento, encontramos sinais grandiosos do esplendor da forga de Deus, que Se manifesta com a sua gloria
através dos prodigios realizados no meio do povo eleito (Ex 14; 16, 10; 24, 12-18; Nm 14, 20-23). No Novo
Testamento, realiza-se definitivamente esta epifania de beleza na revelagdo de Deus em Jesus Cristo: (108) Ele
€ a manifestacdo plena da gléria divina. Na glorificagdo do Filho, resplandece e comunica-se a gléria do Pai (Jo
1, 14; 8, 54; 12, 28; 17, 1). Mas, esta beleza nao é uma simples harmonia de formas; « o0 mais belo dos filhos do
homem » (Sal 45/44, 3) misteriosamente é também um individuo « sem distincdo nem beleza que atraia 0 nosso
olhar » (/s 53, 2). Jesus Cristo mostra-nos como a verdade do amor sabe transfigurar inclusive o mistério sombrio



da morte na luz radiante da ressurrei¢cdao. Aqui o esplendor da gléria de Deus supera toda a beleza do mundo. A
verdadeira beleza é o amor de Deus que nos foi definitivamente revelado no mistério pascal.

A beleza da liturgia pertence a este mistério; € expressao excelsa da gléria de Deus e, de certa forma, constitui o
céu que desce a terra. O memorial do sacrificio redentor traz em si mesmo os tragcos daquela beleza de Jesus
testemunhada por Pedro, Tiago e Jodo, quando o Mestre, a caminho de Jerusalém, quis transfigurar-Se diante
deles (Mc 9, 2). Concluindo, a beleza ndo é um factor decorativo da acgado liturgica, mas seu elemento
constitutivo, enquanto atributo do préprio Deus e da sua revelagdo. Tudo isto nos ha-de tornar conscientes da
atengao que se deve prestar a acgao litirgica para que brilhe segundo a sua prépria natureza.

A celebracao eucaristica, obra de Cristo inteiro
Cristo inteiro: cabeca e corpo

36. A beleza intrinseca da liturgia tem, como sujeito préprio, Cristo ressuscitado e glorificado no Espirito Santo,
que inclui a Igreja na sua acg¢ao.(109) Nesta perspectiva, € muito sugestivo recordar as palavras de Santo
Agostinho que descrevem, de modo eficaz, esta dinamica de fé prépria da Eucaristia; referindo-se precisamente
ao mistério eucaristico, o grande santo de Hipona pde em evidéncia como o proprio Cristo nos assimila a Si
mesmo: « O pao que vedes sobre o altar, santificado com a palavra de Deus, é o corpo de Cristo. O calice, ou
melhor, aquilo que o cdlice contém, santificado com as palavras de Deus, é sangue de Cristo. Com estes [sinais],
Cristo Senhor quis confiar-nos o seu corpo e 0 seu sangue, que derramou por nds para a remissdo dos pecados.
Se os recebestes bem, vés mesmos sois Aquele que recebestes ».(110) Assim, « tornamo-nos ndo apenas
cristdos, mas o proéprio Cristo ».(111) Nisto podemos contemplar a acgao misteriosa de Deus, que inclui a
unidade profunda entre nés e o Senhor Jesus: « De facto, ndo se pode crer que Cristo esteja na cabega sem
estar também no corpo, pois Ele esta todo inteiro na cabega e no corpo (Christus totus in capite et in corpore)
».(112)

Eucaristia e Cristo ressuscitado

37. Visto que a liturgia eucaristica é essencialmente acgéo de Deus (actio Dei) que nos envolve em Jesus por
meio do Espirito, o seu fundamento nao esta a mercé do nosso arbitrio e ndo pode suportar a chantagem das
modas passageiras. Vale aqui também, sem divida, a adverténcia de Sdo Paulo: « Ninguém pode pér outro
fundamento diferente do que foi posto, isto &, Jesus Cristo » (7 Cor 3, 11). O Apoéstolo das Gentes certifica-nos
ainda, referindo-se a Eucaristia, que ndo nos comunica uma doutrina pessoal, mas aquilo que, por sua vez, tinha
recebido (7 Cor 11, 23); de facto, a celebragdo da Eucaristia implica a Tradigao viva. A Igreja celebra o sacrificio
eucaristico obedecendo ao mandato de Cristo, a partir da experiéncia do Ressuscitado e da efusdo do Espirito
Santo. Por este motivo, a comunidade crista, desde os seus primérdios, relne-se para a fracgdo do pao (fractio
panis) no dia do Senhor. O dia em que Cristo ressuscitou dos mortos, 0 domingo, é também o primeiro dia da
semana, aquele em que a tradicdo do Antigo Testamento contemplava o inicio da criagdo. O dia da criagao
tornou-se agora o dia da « nova criagao », o dia da nossa libertagdo, no qual fazemos meméria de Cristo morto e
ressuscitado.(113)

Arte da celebracéao

38. Durante os trabalhos sinodais, foi varias vezes recomendada a necessidade de superar toda e qualquer
separagao entre a arte da celebragao (ars celebrandi, isto €, a arte de celebrar rectamente) e a participagao
plena, activa e frutuosa de todos os fiéis: com efeito, o primeiro modo de favorecer a participagdo do povo de
Deus no rito sagrado é a condigna celebragdo do mesmo; a arte da celebragdo € a melhor condicao para a
participacdo activa (actuosa participatio).(114) Aquela resulta da fiel obediéncia as normas litirgicas na sua
integridade, pois é precisamente este modo de celebrar que, ha dois mil anos, garante a vida de fé de todos os
crentes, chamados a viver a celebragdo enquanto povo de Deus, sacerdécio real, nagdo santa (7 Pd 2, 4-
5.9).(115)



O bispo, liturgista por exceléncia

39. Se é verdade que todo o povo de Deus participa na liturgia eucaristica, uma fungdo imprescindivel,
relativamente a correcta ars celebrandi, compete todavia aqueles que receberam o sacramento da Ordem.
Bispos, sacerdotes e didconos, cada qual segundo o préprio grau, devem considerar a celebragdo como o seu
dever principal.(116) Antes de mais ninguém, o bispo diocesano: de facto, como « primeiro dispensador dos
mistérios de Deus na Igreja particular que lhe esta confiada, ele é o guia, o promotor e o guardido de toda a vida
litirgica ».(117) Tudo isto é decisivo para a vida da Igreja particular, ndo s6 porque a comunhao com o bispo é
condicao para que seja legitima uma celebracdo no respectivo territdério, mas também porque ele mesmo é o
liturgista por exceléncia da sua Igreja.(118) Compete-lhe salvaguardar a concorde unidade das celebragdes na
sua diocese; por isso, deve ser « preocupacao do bispo fazer com que os presbiteros, os didconos e os fiéis
compreendam cada vez melhor o sentido auténtico dos ritos e dos textos liturgicos, levando-os deste modo a
uma activa e frutuosa celebragcdo da Eucaristia ».(119) De modo particular, exorto a fazer tudo o que for
necessario a fim de que as celebragdes litdrgicas realizadas pelo bispo na catedral se desenrolem no respeito
cabal da arte da celebracdo, para que possam ser consideradas como modelo por todas as igrejas espalhadas
no territério.(120)

O respeito pelos livros liturgicos e pela riqueza dos sinais

40. Ao ressaltar a importancia da arte da celebragdo, consequentemente pde-se em evidéncia o valor das
normas liturgicas.(121) Aquela deve favorecer o sentido do sagrado e a utilizagdo das formas exteriores que
educam para tal sentido, como, por exemplo, a harmonia do rito, das vestes litirgicas, da decoracao e do lugar
sagrado. A celebracéo eucaristica é frutuosa quando os sacerdotes e os responsaveis da pastoral litirgica se
esforgam por dar a conhecer os livros litirgicos em vigor e as respectivas normas, pondo em destaque as
riquezas estupendas da Instrugdo Geral do Missal Romano e da Instrugdo das Leituras da Missa. Talvez se dé
por adquirido, nas comunidades eclesiais, o seu conhecimento e devido aprego, mas frequentemente nado é
assim; na realidade, trata-se de textos onde estao contidas riquezas que guardam e exprimem a fé e o caminho
do povo de Deus ao longo dos dois milénios da sua histéria. Igualmente importante para uma correcta arte da
celebragdo é a atencdo a todas as formas de linguagem previstas pela liturgia: palavra e canto, gestos e
siléncios, movimento do corpo, cores litirgicas dos paramentos. Com efeito, a liturgia, por sua natureza, possui
uma tal variedade de niveis de comunicagdo que lhe permitem cativar o ser humano na sua totalidade. A
simplicidade dos gestos e a sobriedade dos sinais, situados na ordem e nos momentos previstos, comunicam e
cativam mais do que o artificialismo de adi¢gdes inoportunas. A atencao e a obediéncia a estrutura prépria do rito,
ao mesmo tempo que exprimem a consciéncia do caracter de dom da Eucaristia, manifestam a vontade que o
ministro tem de acolher, com décil gratiddao, esse dom inefavel.

Arte ao servico da celebracao

41 A profunda ligacao entre a beleza e a liturgia deve levar-nos a considerar atentamente todas as expressdes
artisticas colocadas ao servico da celebragédo.(122) Uma componente importante da arte sacra €, sem dlvida, a
arquitectura das igrejas,(123) nas quais ha-de sobressair a coeréncia entre os elementos préprios do presbitério:
altar, crucifixo, sacrario, ambdo, cadeira. A este respeito, tenha-se presente que a finalidade da arquitectura
sacra é oferecer a Igreja que celebra os mistérios de fé, especialmente a Eucaristia, 0 espago mais idéneo para
uma condigna realizagdo da sua acgdo liturgica; (124) de facto, a natureza do templo cristdo define-se
precisamente pela acgao litirgica, a qual implica a reunidao dos fiéis (ecclesia), que sdo as pedras vivas do
templo (7 Pd 2, 5).

O mesmo principio vale para toda a arte sacra em geral, especialmente para a pintura e a escultura, devendo a
iconografia religiosa ser orientada para a mistagogia sacramental. Um conhecimento profundo das formas que a
arte sacra conseguiu produzir, ao longo dos séculos, pode ser de grande ajuda para quem tenha a
responsabilidade de chamar arquitectos e artistas para comissionar-lhes obras de arte destinadas a acgao
liturgica; por isso, é indispensavel que, na formagdo dos seminaristas e dos sacerdotes, se inclua, entre as
disciplinas importantes, a Histéria da Arte com especial referimento aos edificios de culto a luz das normas



liturgicas. Enfim, é necessario que, em tudo quanto tenha a ver com a Eucaristia, haja gosto pela beleza; dever-
se-4 ter respeito e cuidado também pelos paramentos, as alfaias, os vasos sagrados, para que, interligados de
forma organica e ordenada, alimentem o enlevo pelo mistério de Deus, manifestem a unidade da fé e reforcem a
devogao.(125)

O canto litargico

42. Na arte da celebragao, ocupa lugar de destaque o canto litirgico.(126) Com razédo afirma Santo Agostinho,
num famoso serméao: « O homem novo conhece o céantico novo. O cantico € uma manifestacao de alegria e, se
considerarmos melhor, um sinal de amor ».(127) O povo de Deus, reunido para a celebragéo, canta os louvores
de Deus. Na sua histéria bimilenaria, a Igreja criou, e continua a criar, misica e canticos que constituem um
patriménio de fé e amor que ndo se deve perder. Verdadeiramente, em liturgia, ndo podemos dizer que tanto
vale um cantico como outro; a propésito, € necessario evitar a improvisagao genérica ou a introdugao de géneros
musicais que nao respeitem o sentido da liturgia. Enquanto elemento litdrgico, o canto deve integrar-se na forma
prépria da celebragdo; (128) consequentemente, tudo — no texto, na melodia, na execugdo — deve
corresponder ao sentido do mistério celebrado, as varias partes do rito e aos diferentes tempos litrgicos.(129)
Enfim, embora tendo em conta as distintas orientagdes e as diferentes e amplamente louvaveis tradigoes, desejo
— como foi pedido pelos padres sinodais — que se valorize adequadamente o canto gregoriano,(130) como
canto préprio da liturgia romana.(131)

A estrutura da celebracao eucaristica

43. Depois de ter recordado os elementos fundamentais da arte da celebragéo relevados durante os trabalhos
sinodais, desejo chamar a atencdo mais especificamente para algumas partes da estrutura da celebragao
eucaristica, que necessitam de um cuidado particular no nosso tempo, a fim de permanecermos fiéis a intengao
profunda da renovagéo litirgica que o Concilio Vaticano Il quis em continuidade com toda a grande tradi¢cdo
eclesial.

Unidade intrinseca da accao liturgica

44. Antes de mais, € necessario reflectir sobre a unidade intrinseca do rito da Santa Missa, evitando, tanto nas
catequeses como na modalidade de celebracédo, que se dé ensejo a uma visao justaposta das duas partes do
rito: a liturgia da palavra e a liturgia eucaristica — para além dos ritos iniciais e conclusivo — « estéo entre si tdo
estreitamente ligadas que constituem um Unico acto de culto ».(132) De facto, existe uma ligagao intrinseca entre
a palavra de Deus e a parte eucaristica: ao ouvirmos a palavra de Deus, nasce ou reforga-se a fé (Rm 10, 17),
enquanto, na parte eucaristica, o Verbo feito carne da-Se a nés como alimento espiritual; (133) assim, « a partir
das duas mesas, a da palavra de Deus e a do corpo de Cristo, a Igreja recebe e oferece aos fiéis o pao de vida
».(134) Por isso, deve ter-se constantemente presente que a palavra de Deus, lida e anunciada na liturgia pela
Igreja, conduz a Eucaristia como a seu fim conatural.

A liturgia da palavra

45. Juntamente com o Sinodo, peco que a liturgia da palavra seja sempre devidamente preparada e vivida.
Recomendo, pois, vivamente que se tenha grande cuidado, nas liturgias, com a proclamagao da palavra de Deus
por leitores bem preparados; nunca nos esquegamos de que, « quando na igreja se |é a Sagrada Escritura, € o
préprio Deus que fala ao seu povo, é Cristo presente na sua palavra que anuncia o Evangelho ».(135) Se as
circunstancias o recomendarem, pode-se pensar numas breves palavras de introdugéo, que ajudem os figéis a
tomar renovada consciéncia do momento. Para ser bem compreendida, a palavra de Deus deve ser escutada e
acolhida com espirito eclesial e cientes da sua unidade com o sacramento eucaristico. Com efeito, a palavra que
anunciamos e ouvimos é o Verbo feito carne (Jo 1, 14) e possui uma referéncia intrinseca a pessoa de Cristo e a
modalidade sacramental da sua permanéncia: Cristo ndo fala no passado mas no nosso presente, tal como Ele
esta presente na acgao litirgica. Neste horizonte sacramental da revelagdo crista,(136) o conhecimento e o



estudo da palavra de Deus permitem-nos valorizar, celebrar e viver melhor a Eucaristia; também aqui se mostra
em toda a sua verdade a conhecida assergao: « A ignorancia da Escritura é ignorancia de Cristo ».(137)

Para isso, é necessario ajudar os fiéis a valorizarem os tesouros da Sagrada Escritura presentes no Leccionario,
por meio de iniciativas pastorais, de celebragbes da palavra e da leitura orante (lectio divina). Além disso, nao se
esqueca de promover as formas de oragado confirmadas pela tradigdo: a Liturgia das Horas, sobretudo Laudes,
Vésperas, Completas e ainda as celebragdes das Vigilias. A oragdo dos salmos, as leituras biblicas e as da
grande tradicdo apresentadas no Oficio Divino podem levar a uma experiéncia profunda do acontecimento de
Cristo e da economia da salvagdo, capaz por sua vez de enriquecer a compreensdo e a participagdo na
celebragdo eucaristica.(138)

A homilia

46. Pensando na importancia da palavra de Deus, surge a necessidade de melhorar a qualidade da homilia; de
facto, esta « constitui parte integrante da accgéo litirgica »,(139) cuja fungdo é favorecer uma compreensao e
eficacia mais ampla da palavra de Deus na vida dos fiéis. Por isso, os ministros ordenados devem « preparar
cuidadosamente a homilia, baseando-se num adequado conhecimento da Sagrada Escritura ».(140) Evitem-se
homilias genéricas ou abstractas; de modo particular, pego aos ministros para fazerem com que a homilia
coloque a palavra de Deus proclamada em estreita relagdo com a celebragédo sacramental (141) e com a vida da
comunidade, de tal modo que a palavra de Deus seja realmente apoio e vida da Igreja.(142) Tenha-se presente,
portanto, a finalidade catequética e exortativa da homilia. Considera-se que é oportuno oferecer prudentemente,
a partir do Leccionario trienal, homilias tematicas aos fiéis que tratem, ao longo do ano litirgico, os grandes
temas da fé crista, haurindo de quanto esta autorizadamente proposto pelo Magistério nos quatro « pilares » do
Catecismo da Igreja Catdlica e no recente Compéndio: a profissao da fé, a celebragdo do mistério cristdo, a vida
em Cristo, a oragao crista.(143)

Apresentacao das oferendas

47. Os padres sinodais chamaram a atengao também para a apresentacdo das oferendas. Nao se trata
simplesmente duma espécie de « intervalo » entre a liturgia da palavra e a liturgia eucaristica, o que faria, sem
duvida, atenuar o sentido de um Unico rito composto de duas partes interligadas; realmente, neste gesto humilde
e simples, encerra-se um significado muito grande: no pao e no vinho que levamos ao altar, toda a criagao é
assumida por Cristo Redentor para ser transformada e apresentada ao Pai.(144) Nesta perspectiva, levamos ao
altar também todo o sofrimento e tribulagdo do mundo, na certeza de que tudo é precioso aos olhos de Deus.
Este gesto ndo necessita de ser enfatizado com descabidas complicagbes para ser vivido no seu significado
auténtico: o mesmo permite valorizar a participagao primeira que Deus pede ao homem, ou seja, levar em si
mesmo a obra divina a perfeicdo, e dar assim pleno sentido ao trabalho humano que, através da celebragao
eucaristica, fica unido ao sacrificio redentor de Cristo.

A Oracdo Eucaristica

48. A Oracdo Eucaristica é « o ponto central e culminante de toda a celebragdao »; (145) merece ser
convenientemente ressaltada a sua importancia. As diversas Oragdes Eucaristicas contidas no Missal foram-nos
transmitidas pela Tradi¢cdo viva da Igreja e caracterizam-se por uma riqueza teoldgica e espiritual inesgotavel; os
fieis devem poder ser capazes de aprecia-la. A isto mesmo nos ajuda a Instrugdo Geral do Missal Romano,
quando lembra os elementos fundamentais de cada Oragao Eucaristica: acgdo de gragas, aclamagao, epiclese,
narragao da instituicdo, consagracdo, anamnese, oblacdo, intercessdes e doxologia final.(146) Em particular, a
espiritualidade eucaristica e a reflexao teolégica sao iluminadas se se contempla a profunda unidade que existe,
na anafora, entre a invocacao do Espirito Santo e a narragao da instituicdo,(147) quando « se realiza o sacrificio
que o préprio Cristo instituiu na Ultima Ceia ».(148) De facto, « por meio de invocagdes especiais, a Igreja
implora o poder do Espirito Santo, para que os dons oferecidos pelos homens sejam consagrados, isto é, se
convertam no corpo e sangue de Cristo, e para que a vitima imaculada, que vai ser recebida na comunh&o,
opere a salvagao daqueles que dela vao participar ».(149)



Saudacéao da paz

49. A Eucaristia é, por sua natureza, sacramento da paz. Na celebracao litirgica, esta dimensao do mistério
eucaristico encontra a sua manifestacao especifica no rito da saudagéo da paz. Trata-se, sem duvida, dum sinal
de grande valor (Jo 14, 27). Neste nosso tempo pavorosamente cheio de conflitos, tal gesto adquire — mesmo
do ponto de vista da sensibilidade comum — um relevo particular, pois a Igreja sente cada vez mais como sua
missao propria a de implorar ao Senhor o dom da paz e da unidade para si mesma e para a familia humana
inteira. A paz €, sem divida, uma aspiragao radical que se encontra no coragdo de cada um; a Igreja da voz ao
pedido de paz e reconciliagdo que brota do espirito de cada pessoa de boa vontade, apresentando-o Aquele que
« é a nossa paz » (Ef 2, 14) e pode pacificar de novo povos e pessoas, mesmo onde tivessem falido os esforgos
humanos. A partir de tudo isto, é possivel compreender a intensidade com que frequentemente é sentido o rito
da paz na celebragao liturgica. A este respeito, porém, durante o Sinodo dos Bispos foi sublinhada a
conveniéncia de moderar este gesto, que pode assumir expressdes excessivas, suscitando um pouco de
confusdo na assembleia precisamente antes da comunhao. E bom lembrar que nada tira ao alto valor do gesto a
sobriedade necessaria para se manter um clima apropriado a celebracao, limitando, por exemplo, a saudagao da
paz a quem esta mais préximo.(150)

Distribuicao e recepcao da Eucaristia

50. Outro momento da celebracdo, que necessita de mencédo, € a distribuicdo e a recepcdo da sagrada
comunhdo. Pego a todos, especialmente aos ministros ordenados e aqueles que, devidamente preparados e em
caso de real necessidade, estejam autorizados para o ministério da distribuicdo da Eucaristia, que fagcam o
possivel para que o gesto, na sua simplicidade, corresponda ao seu valor de encontro pessoal com o Senhor
Jesus no sacramento. Quanto as prescrigcdes para a correcta pratica do mesmo, vejam-se os documentos
recentemente emanados; (151) todas as comunidades cristas se atenham fielmente as normas vigentes, vendo
nelas a expressao da fé e do amor que todos devemos ter por este sublime sacramento. Além disso, ndo seja
transcurado o tempo precioso de acgdo de gragas depois da comunhdo: além da entoagcdo dum céntico
oportuno, pode ser muito Util também permanecer recolhidos em siléncio.(152)

A propésito, desejo chamar a atengao para um problema pastoral com que frequentemente nos deparamos no
nosso tempo: em determinadas circunstancias como, por exemplo, nas Missas celebradas por ocasiao de
matriménios, funerais ou acontecimentos andalogos, encontram-se presentes na celebracdo, além dos fiéis
praticantes, outros que talvez ha anos nao se aproximam do altar ou se encontram numa situagdo de vida que
ndo permite o0 acesso aos sacramentos; outras vezes acontece que estdo presentes pessoas de outras
confissdes cristds ou até de outras religides. Circunstancias semelhantes verificam-se também em igrejas que
sao meta de turistas, sobretudo nas cidades de grande valor artistico. Ora, salta aos olhos a necessidade de
encontrar formas breves e incisivas para alertar a todos sobre o sentido da comunhdo sacramental e sobre as
condi¢des que se requerem para a sua recep¢ao. Em situagcées onde nao se possa garantir a necessaria clareza
quanto ao significado da Eucaristia, deve-se ponderar a oportunidade de substituir a celebragéo eucaristica por
uma celebracéo da palavra de Deus.(153)

A despedida: « Ite, missa est »

51. Por dltimo, quero deter-me naquilo que disseram os padres sinodais acerca da saudagao de despedida no
final da celebracao eucaristica. Depois da béngao, o didcono ou o sacerdote despede o povo com as palavras «
Ide em paz e o Senhor vos acompanhe », tradugdo aproximada da férmula latina: /te, missa est. Nesta
saudagao, podemos identificar a relagao entre a Missa celebrada e a missao cristd no mundo. Na antiguidade, o
termo « missa » significava simplesmente « despedida »; mas, no uso cristdo, 0 mesmo foi ganhando um sentido
cada vez mais profundo, tendo o termo « despedir » evoluido para « expedir em missdo ». Deste modo, a
referida saudagédo exprime sinteticamente a natureza missionaria da Igreja; seria bom ajudar o povo de Deus a
aprofundar esta dimensao constitutiva da vida eclesial, tirando inspiragao da liturgia. Nesta perspectiva, pode ser
util dispor de textos, devidamente aprovados, para a oragdao sobre o povo e a béncgao final que explicitem tal
ligacao.(154)



Participacao activa
Auténtica participacao

52. O Concilio Vaticano Il colocara, justamente, uma énfase particular sobre a participagdo activa, plena e
frutuosa de todo o povo de Deus na celebracdo eucaristica.(155) A renovacdo operada nestes anos
proporcionou, sem duavida, notaveis progressos na direccdo desejada pelos padres conciliares; mas nao
podemos ignorar que houve, as vezes, qualquer incompreensao precisamente acerca do sentido desta
participagdo. Convém, pois, deixar claro que nao se pretende, com tal palavra, aludir a mera actividade exterior
durante a celebracdo; na realidade, a participagéo activa desejada pelo Concilio deve ser entendida, em termos
mais substanciais, a partir duma maior consciéncia do mistério que é celebrado e da sua relagdo com a vida
quotidiana. Permanece plenamente vdlida ainda a recomendacdo da Constituicdo conciliar Sacrosanctum
Concilium feita aos fiéis quando os exorta a nao assistirem a liturgia eucaristica « como estranhos ou
espectadores mudos », mas a participarem « na acgao sagrada, consciente, activa e piedosamente ».(156) E o
Concilio, desenvolvendo seu pensamento, prossegue: Os figis « sejam instruidos pela palavra de Deus;
alimentem-se a mesa do corpo do Senhor; déem gracas a Deus; aprendam a oferecer-se a si mesmos, ao
oferecer juntamente com o sacerdote, que ndo s6 pelas maos dele, a héstia imaculada; que, dia apés dia, por
Cristo Mediador, progridam na unidade com Deus e entre si ».(157)

Participacdo e ministério sacerdotal

53. A beleza e a harmonia da acgao liturgica encontram significativa expressao na ordem com que cada um é
chamado a participar activamente nela; isto requer o conhecimento das diversas fungdes hierarquicas implicadas
na propria celebragao. Pode ser (til lembrar que a participagdo activa na mesma nao coincide, de per si, com o
desempenho dum ministério particular; sobretudo, ndo favorece a causa da participagado activa dos fiéis uma
confusdo gerada pela incapacidade de distinguir, na comunhéo eclesial, as diversas fun¢des que cabem a cada
um.(158) De modo particular, convém que haja clareza quanto as fungdes especificas do sacerdote: como atesta
a tradicao da Igreja, € ele quem insubstituivelmente preside a celebragao eucaristica inteira, desde a saudagéo
inicial até a béngao final. Em virtude da Ordem sacra recebida, representa Jesus Cristo cabecga da Igreja e, na
forma que Ihe é prépria, também a Igreja.(159) De facto, cada celebragdo da Eucaristia é conduzida pelo Bispo,
« quer pessoalmente, quer pelos presbiteros seus colaboradores »; (160) e é coadjuvado pelo diacono, que tem
na celebragao algumas funcdes especificas: preparar o altar e assistir ao sacerdote, proclamar o Evangelho e,
eventualmente, fazer a homilia, propor aos fiéis as intengées da Oragao Universal, distribuir a Eucaristia aos
fiéis.(161) Em relagdo com estes ministérios dependentes do sacramento da Ordem, aparecem depois outros
ministérios para o servigo litdrgico, louvavelmente desempenhados por religiosos e leigos preparados.(162)

Celebracao eucaristica e inculturacdao

54. Partindo fundamentalmente de quanto afirmou o Concilio Vaticano Il, varias vezes foi sublinhada a
importancia da participagdo activa dos fiéis no sacrificio eucaristico. Para a favorecer, podem ter lugar algumas
adaptacdes apropriadas aos respectivos contextos e as diversas culturas;(163) o facto de ter havido alguns
abusos nao turba a clareza deste principio, que deve ser mantido segundo as necessidades reais da Igreja, a
qual vive e celebra o mesmo mistério de Cristo em situagées culturais diferentes. De facto, o Senhor Jesus,
precisamente no mistério da Encarnacgdo, ao nascer de uma mulher como perfeito homem (Gal 4, 4) colocou-se
em relagao directa ndo s6 com as expectativas que se registavam no ambito do Antigo Testamento, mas também
com as cultivadas por todos os povos; manifestou, assim, que Deus pretende alcangar-nos no nosso contexto
vital. Por conseguinte é Util, para uma participacdo mais eficaz dos fiéis nos santos mistérios, a continuagéo do
processo de inculturagao inclusivamente quanto a celebragédo eucaristica, tendo em conta as possibilidades de
adaptacdo oferecidas pela Instrucdo Geral do Missal Romano,(164) interpretadas a luz dos critérios
estabelecidos pela IV Instrugao da Congregagao para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, designada
Varietates legitimee, de 25 de Janeiro de 1994,(165) e pelas directrizes expressas pelo Papa Jodo Paulo Il nas
Exortagcbes pds-sinodais Ecclesia in Africa, Ecclesia in America, Ecclesia in Asia, Ecclesia in Oceania, Ecclesia in
Europa.(166) Com esta finalidade, recomendo as Conferéncias Episcopais que prossigam com esta obra,




favorecendo um justo equilibrio entre os critérios e directrizes ja emanados e as novas adaptagdes,(167) sempre
de acordo com a Sé Apostolica.

Condicées pessoais para uma participacao activa

55. Ao considerarem o tema da participagdo activa (actuosa participatio) dos fiéis no rito sagrado, os padres
sinodais ressaltaram também as condicoes pessoais que se requerem em cada um para uma frutuosa
participacdo.(168) Uma delas €, sem duvida, o espirito de constante conversao que deve caracterizar a vida de
todos os fiéis: ndao podemos esperar uma participagdo activa na liturgia eucaristica, se nos abeiramos dela
superficialmente e sem antes nos interrogarmos sobre a propria vida. Favorecem tal disposi¢ao interior, por
exemplo, o recolhimento e o siléncio durante alguns momentos pelo menos antes do inicio da liturgia, o jejum e
— quando for preciso — a confissdo sacramental; um coragdo reconciliado com Deus predispde para a
verdadeira participacdo. De modo particular € preciso alertar os fiéis que nao se pode verificar uma participagao
activa nos santos mistérios, se ao mesmo tempo nao se procura tomar parte activa na vida eclesial em toda a
sua amplitude, incluindo o compromisso missionario de levar o amor de Cristo para o meio da sociedade.

Sem duvida, para a plena participagao na Eucaristia é preciso também aproximar-se pessoalmente do altar para
receber a comunhao; (169) contudo é preciso estar atento para que esta afirmacao, justa em si mesma, nao
induza os fiéis a um certo automatismo levando-os a pensar que, pelo simples facto de se encontrar na igreja
durante a liturgia, se tenha o direito ou mesmo — quem sabe — se sinta no dever de aproximar-se da mesa
eucaristica. Mesmo quando ndo for possivel abeirar-se da comunhao sacramental, a participagdo na Santa
Missa permanece necessaéria, valida, significativa e frutuosa; neste caso, é bom cultivar o desejo da plena unido
com Cristo, por exemplo, através da pratica da comunhdo espiritual, recordada por Jodo Paulo Il (170) e
recomendada por santos mestres de vida espiritual.(171)

Participacao dos cristaos nao catdlicos

56. Ao tratarmos o tema da participagcao, temos inevitavelmente de falar dos cristdos que pertencem a Igrejas ou
Comunidades eclesiais que ndo estdo em plena comunhdo com a Igreja Catdlica. A este respeito, temos de
dizer, por um lado, que o vinculo intrinseco existente entre a Eucaristia e a unidade da Igreja nos faz desejar
ardentemente o dia em que poderemos celebrar, juntamente com todos os que créem em Cristo, a divina
Eucaristia e exprimir assim visivelmente aquela plena unidade que Cristo quis para os seus discipulos (Jo 17,
21); mas, por outro lado, o respeito que devemos ao sacramento do corpo e do sangue de Cristo impede-nos de
fazer dele um simples « meio » usado indiscriminadamente para alcancgar a referida unidade.(172) De facto, a
Eucaristia ndo manifesta somente a nossa comunhao pessoal com Jesus Cristo, mas implica também a plena
comunhao (communio) com a Igreja; este € o motivo pelo qual, com dor mas ndo sem esperanga, pedimos aos
cristdos nao catélicos que compreendam e respeitem a nossa convicgdo, que assenta na Biblia e na Tradi¢&o:
pensamos que a comunhdo eucaristica e a comunhdo eclesial se interpenetrem tao intimamente que se torna
geralmente impossivel aos cristdos nao catoélicos terem acesso a uma sem gozar da outra. Ainda mais
desprovida de sentido seria uma concelebracdo verdadeira e prépria com ministros de Igrejas ou Comunidades
eclesiais que nao estdo em plena comunhdo com a Igreja Catélica. Nao deixa, porém, de ser verdade que, em
ordem & salvagdo eterna, ha a possibilidade de admitir individuos cristdos ndo catdlicos a Eucaristia, ao
sacramento da Peniténcia e a Ungdo dos Enfermos; mas isso supde que se verifiquem determinadas e
excepcionais situagdes, associadas a precisas condigdes.(173) Estas aparecem claramente indicadas no
Catecismo da Igreja Catélica (174) e no seu Compéndio.(175) E dever de cada um ater-se a elas fielmente.

Participacao através dos meios de comunicacédo

57. Devido ao progresso admiravel dos meios de comunicagéo, nos ultimos decénios a palavra « participagao »
adquiriu um significado mais amplo do que no passado; com satisfagdo, todos reconhecemos que estes
instrumentos oferecem novas possibilidades inclusivamente quanto a celebragdo eucaristica.(176) Isto requer
dos agentes pastorais do sector uma preparagao especifica e um vivo sentido de responsabilidade; com efeito, a
Santa Missa transmitida na televisdo ganha inevitavelmente um certo caracter de exemplaridade; dai o dever de



prestar particular atengao a que a celebragao, além de se realizar em lugares dignos e bem preparados, respeite
as normas litdrgicas.

Enfim, quanto ao valor desta participagdao na Santa Missa pelos meios de comunicagao, quem assiste a tais
transmissdes deve saber que, em condi¢gdes normais, ndo cumpre o preceito dominical; de facto, a linguagem da
imagem representa a realidade, mas nao a reproduz em si mesma.(177) Se é muito louvavel que idosos e
doentes participem na Santa Missa festiva através das transmissdes radiotelevisivas, o mesmo nao se pode
dizer de quem quisesse, por meio de tais transmissdes, dispensar-se de ir a igreja tomar parte na celebragao
eucaristica na assembleia da Igreja viva.

Participacao activa dos doentes

58. Considerando a condi¢cdo de quantos por motivos de salde ou idade ndo podem ir aos lugares de culto,
quero chamar a atencédo de toda a comunidade eclesial para a necessidade pastoral de garantir a assisténcia
espiritual aos doentes, quer estejam nas proprias casas quer se encontrem no hospital. Diversas vezes, no
Sinodo dos Bispos, se aludiu a sua condicdo; € preciso providenciar para que estes nossos irmaos e irmas
possam receber, com frequéncia, a comunhdo sacramental; revigorando assim a sua relagdo com Cristo
crucificado e ressuscitado, poderao sentir a propria existéncia inserida plenamente na vida e missdo da Igreja,
por meio da oferta do seu sofrimento em unidao com o sacrificio de Nosso Senhor. Uma particular atengcédo ha-de
ser reservada aos deficientes: sempre que a sua condigdo o permita, a comunidade cristd deve facilitar a sua
participacdo na celebragéo no lugar de culto; a propésito, procure-se remover, nos edificios sagrados, eventuais
obstaculos arquitecténicos que impegcam o seu acesso aos deficientes. Enfim, seja garantida também a
comunhdo eucaristica, na medida do possivel, aos deficientes mentais, baptizados e crismados: eles recebem a
Eucaristia na fé também da familia ou da comunidade que os acompanha.(178)

A solicitude pelos presos

59. A tradicao espiritual da Igreja, na esteira duma concreta afirmacao de Cristo (Mt 25, 36), individuou na visita
aos presos uma das obras de misericordia corporais. Aqueles que se encontram nesta situacdo tém
particularmente necessidade de ser visitados pelo préprio Senhor no sacramento da Eucaristia; experimentar a
solidariedade da comunidade eclesial, participar na Eucaristia e receber a sagrada comunhdo num periodo da
vida tao especial e doloroso pode seguramente contribuir para a qualidade do seu caminho de fé e favorecer a
plena recuperacao social da pessoa. Interpretando votos formulados na assembleia sinodal, pegco as dioceses
para providenciarem que haja, na medida do possivel, um conveniente investimento de forcas na actividade
pastoral dedicada ao cuidado espiritual dos presos.(179)

Os migrantes e a participacao na Eucaristia

60. Ao abordar o problema das pessoas que, por motivos varios, sdo obrigadas a deixar a sua terra, o Sinodo
manifestou particular gratidao a quantos vivem empenhados no cuidado pastoral dos migrantes. Neste contexto,
uma atencdo especifica deve ser dada aos migrantes membros das Igrejas Catélicas Orientais, ja que, a
separagao da prépria casa, vem juntar-se a dificuldade de ndo poderem participar na liturgia eucaristica segundo
0 proprio rito a que pertencem; por isso, onde for possivel, seja-lhes concedido usufruir da assisténcia de
sacerdotes do seu rito. Em todo o caso, pego aos bispos que acolham estes irmaos na caridade de Cristo. O
encontro entre fiéis de rito diverso pode tornar-se também ocasidao de muatuo enriquecimento: penso de modo
particular no beneficio que pode resultar, sobretudo para o clero, do conhecimento das diversas tradi¢goes.(180)

As grandes concelebracées

61. A assembleia sinodal deteve-se a analisar a qualidade da participagdo nas grandes celebracdes que tém
lugar em circunstancias particulares e nas quais se encontram, para além dum grande numero de fiéis, também
muitos sacerdotes concelebrantes.(181) E facil, por um lado, reconhecer o valor destes momentos,



especialmente quando preside o bispo rodeado do seu presbitério e dos didaconos; mas, por outro, em tais
ocasides podem verificar-se problemas quanto a expressao sensivel da unidade do presbitério, especialmente na
Oragado Eucaristica, e quanto a distribuicdo da sagrada comunh&o. Deve-se evitar que estas grandes
concelebragdes criem dispersao; providencie-se a isto mesmo por meio de adequados instrumentos de
coordenagao, e organizando o lugar de culto de tal modo que permita aos presbiteros e aos fiéis uma plena e
real participagdo. Entretanto, é preciso ter presente que se trata de concelebragdes com indole excepcional e
limitadas a situagdes extraordinarias.

A lingua latina

62. O que acabo de afirmar ndo deve, porém, ofuscar o valor destas grandes liturgias; penso neste momento, em
particular, as celebragbes que tém lugar durante encontros internacionais, cada vez mais frequentes hoje, e que
devem justamente ser valorizadas. A fim de exprimir melhor a unidade e a universalidade da Igreja, quero
recomendar o que foi sugerido pelo Sinodo dos Bispos, em sintonia com as directrizes do Concilio Vaticano II:
(182) exceptuando as leituras, a homilia e a oragao dos fiéis, € bom que tais celebragdes sejam em lingua latina;
sejam igualmente recitadas em latim as oragdes mais conhecidas (183) da tradicdo da Igreja e, eventualmente,
entoadas algumas partes em canto gregoriano. A nivel geral, pe¢co que os futuros sacerdotes sejam preparados,
desde o tempo do seminario, para compreender e celebrar a Santa Missa em latim, bem como para usar textos
latinos e entoar o canto gregoriano; nem se transcure a possibilidade de formar os proprios fiéis para saberem,
em latim, as oragées mais comuns e cantarem, em gregoriano, determinadas partes da liturgia.(184)

Celebracées eucaristicas em pequenos grupos

63. Bem distinta é a situagdo criada em algumas circunstancias pastorais, onde, precisamente para uma
participagdo mais consciente, activa e frutuosa, se favorecem as celebragcées em pequenos grupos. Embora
reconhecendo o valor formativo subjacente a estas opgdes, é necessario especificar que as mesmas devem ser
harmonizadas com o conjunto da proposta pastoral da diocese; com efeito, tais experiéncias perderiam o seu
caracter pedagdgico, se fossem vistas em antagonismo ou paralelo com a vida da Igreja particular. A este
respeito, o Sinodo pds em evidéncia alguns critérios a que se devem ater: 0s pequenos grupos devem servir
para unificar a comunidade, e nao para a dividir; a prova disto mesmo ha-de ver-se na pratica concreta; estes
grupos devem favorecer a participacdo frutuosa da assembleia inteira e preservar, na medida do possivel, a
unidade da vida litirgica de cada uma das familias.(185)

Celebracao interiormente participada
Catequese mistagdgica

64. A grande tradi¢ao litirgica da Igreja ensina-nos que é necessario, para uma frutuosa participagao, esforcar-
se por corresponder pessoalmente ao mistério que é celebrado, através do oferecimento a Deus da prépria vida
em unido com o sacrificio de Cristo pela salvagdo do mundo inteiro. Por este motivo, o Sinodo dos Bispos
recomendou que se fomentasse, nos fiéis, profunda concordancia das disposi¢des interiores com os gestos e
palavras; se ela faltasse, as nossas celebragbes, por muito animadas que fossem, arriscar-se-iam a cair no
ritualismo. Assim, é preciso promover uma educacao da fé eucaristica que predisponha os fiéis a viverem
pessoalmente o que se celebra. Vista a importancia essencial desta participagdo pessoal e consciente, quais
poderiam ser os instrumentos de formacdo mais adequados? Para isso, os padres sinodais indicaram
unanimemente a estrada duma catequese de caracter mistagdgico, que leve os fiéis a penetrarem cada vez mais
nos mistérios que sao celebrados.(186) Em concreto e antes de mais, ha que afirmar que, devido a relagédo entre
a arte da celebracao e a participagao activa, « a melhor catequese sobre a Eucaristia é a prépria Eucaristia bem
celebrada »; (187) com efeito, por sua natureza a liturgia possui uma eficacia pedagdégica prépria para introduzir
os fiéis no conhecimento do mistério celebrado. Por isso mesmo, na tradicdo mais antiga da Igreja, o caminho
formativo do cristdo — embora sem descurar a inteligéncia sistematica dos contetdos da fé — assumia sempre
um caracter de experiéncia, em que era determinante o encontro vivo e persuasivo com Cristo anunciado por
auténticas testemunhas. Neste sentido, quem introduz nos mistérios é primariamente a testemunha; depois, este



encontro aprofunda-se, sem duvida, na catequese e encontra a sua fonte e apice na celebragédo da Eucaristia.
Desta estrutura fundamental da experiéncia crista parte a exigéncia de um itinerario mistagégico, no qual se hao-
de ter sempre presente trés elementos:

a) Trata-se, primeiramente, da interpretacdo dos ritos a luz dos acontecimentos salvificos, em conformidade com
a tradicdo viva da lIgreja; de facto, a celebragcdo da Eucaristia, na sua riqueza infinita, possui continuas
referéncias a histéria da salvagdo. Em Cristo crucificado e ressuscitado, podemos celebrar verdadeiramente o
centro recapitulador de toda a realidade (Ef 1, 10); desde o seu inicio, a comunidade cristd leu os
acontecimentos da vida de Jesus, e particularmente o mistério pascal, em relagdo com todo o percurso do Antigo
Testamento.

b) Além disso, a catequese mistagdgica ha-de preocupar-se por introduzir no sentido dos sinais contidos nos
ritos; esta tarefa é particularmente urgente numa época acentuadamente tecnolégica como a actual, que corre o
risco de perder a capacidade de perceber os sinais e os simbolos. Mais do que informar, a catequese
mistagdgica devera despertar e educar a sensibilidade dos fiéis para a linguagem dos sinais e dos gestos que,
unidos a palavra, constituem o rito.

¢) Enfim, a catequese mistagdgica deve preocupar-se por mostrar o significado dos ritos para a vida cristd em
todas as suas dimensdes: trabalho e compromisso, pensamentos e afectos, actividade e repouso. Faz parte do
itinerdrio mistagégico por em evidéncia a ligagdo dos mistérios celebrados no rito com a responsabilidade
missionaria dos fiéis; neste sentido, o fruto maduro da mistagogia € a consciéncia de que a prépria vida vai
sendo progressivamente transformada pelos sagrados mistérios celebrados. Alias, a finalidade de toda a
educagao crista é formar o fiel enquanto « homem novo » para uma fé adulta, que o torne capaz de testemunhar
no préprio ambiente a esperanca cristd que o anima.

Condigao necesséria para se realizar, no ambito das nossas comunidades eclesiais, esta tarefa educativa é
dispor de formadores adequadamente preparados; mas todo o povo de Deus deve, sem dlvida, sentir-se
comprometido nesta formagao. Cada comunidade cristd € chamada a ser lugar de introdugao pedagégica aos
mistérios que se celebram na fé; a propédsito, durante o Sinodo, os padres sublinharam a conveniéncia de um
maior envolvimento das comunidades de vida consagrada, movimentos e agregagoes que, pelo proprio carisma,
possam dar novo impulso a formagéao crista.(188) Temos a certeza de que, também no nosso tempo, o Espirito
Santo ndo poupa a efusdo dos seus dons para sustentar a missao apostdlica da Igreja, a quem compete difundir
a fé e educa-la até a sua maturidade.(189)

A reveréncia a Eucaristia

65. Um sinal convincente da eficacia que a catequese eucaristica tem sobre os fiéis € seguramente o
crescimento neles do sentido do mistério de Deus presente entre nés; podemos verifica-lo através de especificas
manifestagdes de reveréncia a Eucaristia, nas quais o percurso mistagégico deve introduzir os fiéis.(190) Penso,
em geral, na importancia dos gestos e posigdes, como, por exemplo, ajoelhar-se durante os momentos salientes
da Oragao Eucaristica. Embora adaptando-se a legitima variedade de sinais que tem lugar no contexto das
diferentes culturas, cada um viva e exprima a consciéncia de encontrar-se, em cada celebragdo, diante da
majestade infinita de Deus, que chega até nés humildemente nos sinais sacramentais.

Adoracao e piedade eucaristica
A relacao intrinseca entre celebracao e adoracao

66. Um dos momentos mais intensos do Sinodo vivemo-lo quando fomos a Basilica de Sao Pedro, juntamente
com muitos fiéis, fazer adoragao eucaristica. Com aquele momento de oragéo, quis a assembleia dos bispos nao
se limitar as palavras na sua chamada de atengédo para a importancia da relagdo intrinseca entre a celebragao
eucaristica e a adoragao. Neste significativo aspecto da fé da Igreja, encontra-se um dos elementos decisivos do



caminho eclesial que se realizou apds a renovagao liturgica querida pelo Concilio Vaticano Il. Quando a reforma
dava os primeiros passos, aconteceu as vezes nao se perceber com suficiente clareza a relagao intrinseca entre
a Santa Missa e a adoragdo do Santissimo Sacramento; uma objeccdo entdo em voga, por exemplo, partia da
ideia que o pao eucaristico nos fora dado nao para ser contemplado, mas comido. Ora, tal contraposicao, vista a
luz da experiéncia de oragdo da lIgreja, aparece realmente destituida de qualquer fundamento; ja& Santo
Agostinho dissera: « Nemo autem illam carnem manducat, nisi prius adoraverit; (...) peccemus non adorando —
ninguém come esta carne, sem antes a adorar; (...) pecariamos se nao a adorassemos ».(191) De facto, na
Eucaristia, o Filho de Deus vem ao nosso encontro e deseja unir-Se connosco; a adoragao eucaristica é apenas
o prolongamento visivel da celebracao eucaristica, a qual, em si mesma, é o maior acto de adoragao da Igreja:
(192) receber a Eucaristia significa colocar-se em atitude de adoragao d'Aquele que comungamos. Precisamente
assim, e apenas assim, & que nos tornamos um s6 com Ele e, de algum modo, saboreamos antecipadamente a
beleza da liturgia celeste. O acto de adoragao fora da Santa Missa prolonga e intensifica aquilo que se fez na
propria celebracao litirgica. Com efeito, « somente na adoragdo pode maturar um acolhimento profundo e
verdadeiro. Precisamente neste acto pessoal de encontro com o Senhor amadurece depois também a missao
social, que esta encerrada na Eucaristia e deseja romper as barreiras ndo apenas entre o Senhor e nés mesmos,
mas também, e sobretudo, as barreiras que nos separam uns dos outros ».(193)

A prética da adoracao eucaristica

67. Juntamente com a assembleia sinodal, recomendo, pois, vivamente aos pastores da Igreja e ao povo de
Deus a pratica da adoragao eucaristica tanto pessoal como comunitaria.(194) Para isso, sera de grande proveito
uma catequese especifica na qual se explique aos fiéis a importancia deste acto de culto que permite viver, mais
profundamente e com maior fruto, a prépria celebragéo litirgica. Depois, na medida do possivel e sobretudo nos
centros mais populosos, sera conveniente individuar igrejas ou capelas que se possam reservar
propositadamente para a adoragdo perpétua. Além disso, recomendo que na formagado catequética,
particularmente nos itinerarios de preparagéo para a Primeira Comunhao, se iniciem as criangas no sentido e na
beleza de demorar-se na companhia de Jesus, cultivando o enlevo pela sua presencga na Eucaristia.

Quero exprimir, aqui, aprego e apoio a todos os institutos de vida consagrada, cujos membros dedicam uma
parte significativa do seu tempo a adoracao eucaristica; deste modo, oferecem a todos o exemplo de pessoas
que se deixam plasmar pela presencga real do Senhor. Desejo igualmente encorajar as associagdes de figis,
nomeadamente as confrarias, que assumem esta pratica como seu compromisso especial, tornando-se assim

fermento de contemplagdo para toda a Igreja e apelo a centralidade de Cristo na vida dos individuos e da
comunidade.

Formas de devocao eucaristica

68. O relacionamento pessoal que cada fiel estabelece com Jesus, presente na Eucaristia, recondu-lo sempre ao
conjunto da comunhao eclesial, alimentando nele a consciéncia da sua pertenga ao corpo de Cristo. Por isso,
além de convidar cada um dos fiéis a encontrar pessoalmente tempo para se demorar em oragao diante do
sacramento do altar, sinto o dever de convidar as préprias paréquias e demais grupos eclesiais a promoverem
momentos de adoragdo comunitéria. Obviamente, conservam todo o seu valor as formas ja existentes de
devocgao eucaristica. Penso, por exemplo, nas procissées eucaristicas, sobretudo a tradicional procissdo na
solenidade do Corpo de Deus, na devocdo das Quarenta Horas, nos congressos eucaristicos locais, nacionais e
internacionais, e noutras iniciativas analogas. Devidamente actualizadas e adaptadas as diversas circunstancias,
tais formas de devogao merecem ser cultivadas ainda hoje.(195)

O lugar do sacrario na igreja

69. Ainda relacionado com a importdncia da reserva eucaristica e da adoracdo e reveréncia diante do
sacramento do sacrificio de Cristo, o Sinodo dos Bispos interrogou-se sobre a devida colocagido do sacrario
dentro das nossas igrejas.(196) Com efeito, uma correcta localizagdo do mesmo ajuda a reconhecer a presenga
real de Cristo no Santissimo Sacramento; por isso, é necessario que o lugar onde sdo conservadas as espécies



eucaristicas seja facil de individuar por qualquer pessoa que entre na igreja, gragcas nomeadamente a lampada
do Santissimo perenemente acesa. Tendo em vista tal objectivo, € preciso considerar a disposigao arquitecténica
do edificio sagrado: nas igrejas, onde nao existe a capela do Santissimo Sacramento mas perdura o altar-mor
com o sacrario, convém continuar a valer-se de tal estrutura para a conservacdo e adoragdo da Eucaristia,
evitando porém colocar a cadeira do celebrante na sua frente. Nas novas igrejas, bom seria predispor a capela
do Santissimo nas proximidades do presbitério; onde isso nao for possivel, & preferivel colocar o sacrario no
presbitério, em lugar suficientemente elevado, no centro do fecho absidal ou entdo noutro ponto onde fique de
igual modo bem visivel. Estas precaugdes concorrem para conferir dignidade ao sacrario que deve ser cuidado
sempre também sob o perfil artistico. Obviamente, é necessario ter em conta também o que diz a propésito a
Instrucdo Geral do Missal Romano.(197) Em todo o caso, o juizo ultimo sobre esta matéria compete ao bispo
diocesano.

Il PARTE
EUCARISTIA, MISTERIO VIVIDO

« Assim como o Pai, que vive,
Me enviou e Eu vivo pelo Pai,
também aquele que Me come
vivera por Mim » (Jo 6, 57)

Forma eucaristica da vida crista
O culto espiritual

70. O Senhor Jesus, que para nos Se fez alimento de verdade e amor, falando do dom da sua vida assegura-
nos: « Quem comer deste pao vivera eternamente » (Jo 6, 51). Mas, esta « vida eterna » comega em nos, ja
agora, através da mudanga que o dom eucaristico gera na nossa vida: « Aquele que Me come vivera por Mim »
(Jo 6, 57). Estas palavras de Jesus permitem-nos compreender que o mistério « acreditado » e « celebrado »
possui em si mesmo um tal dinamismo, que faz dele principio de vida nova em nés e forma da existéncia crista.
De facto, comungando o corpo e o sangue de Jesus Cristo, vamo-nos tornando participantes da vida divina de
modo sempre mais adulto e consciente. Vale aqui 0 mesmo que Santo Agostinho afirma a propoésito do Verbo
(Logos) eterno, alimento da alma, quando, pondo em evidéncia o cardcter paradoxal deste alimento, o santo
doutor imagina ouvi-Lo dizer: « Sou 0 pao dos fortes; cresce e comer-Me-as. Nao Me transformaras em ti como
ao alimento da tua carne, mas mudar-te-as em Mim ».(198) Com efeito, ndo é o alimento eucaristico que se
transforma em nés, mas somos ndés que acabamos misteriosamente mudados por ele. Cristo alimenta-nos,
unindo-nos a Si; « atrai-nos para dentro de Si ».(199)

A celebragao eucaristica surge aqui em toda a sua forga como fonte e apice da existéncia eclesial, enquanto
exprime a origem e simultaneamente a realizagdo do culto novo e definitivo, o culto espiritual (logiké
latreia).(200) As palavras que encontramos sobre isto, na Carta de Sao Paulo aos Romanos, sao a formulagéo
mais sintética do modo como a Eucaristia transforma toda a nossa vida em culto espiritual agradavel a Deus: «
Peco-vos, irmaos, pela misericordia de Deus, que oferegais 0s vossos corpos como sacrificio vivo, santo,
agradavel a Deus. Tal é o culto espiritual que Lhe deveis prestar » (12, 1). Nesta exortagao, aparece a imagem
do novo culto como oferta total da prépria pessoa em comunhao com toda a Igreja. A insisténcia do Apédstolo
sobre a oferta dos nossos corpos sublinha o concretismo humano dum culto de forma alguma desencarnado. E,
a propésito, o santo de Hipona lembra-nos que « este é o sacrificio dos cristdos, ou seja, serem muitos e um s6
corpo em Cristo. A Igreja celebra este mistério através do sacramento do altar, que os fiéis bem conhecem e no
qual se lhes mostra claramente que, naquilo que se oferece, ela mesma é oferecida ».(201) De facto, a doutrina
catélica afirma que a Eucaristia, enquanto sacrificio de Cristo, é também sacrificio da Igreja e,
consequentemente, dos fiéis.(202) Esta insisténcia sobre o sacrificio — sacrum facere, « tornar sagrado » —
exprime aqui toda a densidade existencial que esta implicada na transformagao da nossa realidade humana
alcangada por Cristo (Fil 3, 12).



Eficacia omnicompreensiva do culto eucaristico

71. O novo culto cristdo engloba todos os aspectos da existéncia, transfigurando-a: « Quando comeis ou bebeis,
ou fazeis qualquer outra coisa, fazei tudo para gléria de Deus » (7 Cor 10, 31). Em cada acto da sua vida, o
cristdo é chamado a manifestar o verdadeiro culto a Deus; daqui toma forma a natureza intrinsecamente
eucaristica da vida cristd. Uma vez que abraga a realidade humana do crente em seu concretismo quotidiano, a
Eucaristia torna possivel dia apds dia a progressiva transfiguragdo do homem, por graca chamado a ser
conforme a imagem do Filho de Deus (Rm 8, 29s). Nada ha de autenticamente humano — pensamentos e
afectos, palavras e obras — que n&o encontre no sacramento da Eucaristia a forma adequada para ser vivido em
plenitude. Sobressai aqui todo o valor antropolégico da novidade radical trazida por Cristo com a Eucaristia: o
culto a Deus na existéncia humana nao pode ser relegado para um momento particular e privado, mas tende, por
sua natureza, a permear cada aspecto da realidade do individuo. Assim, o culto agradavel a Deus torna-se uma
nova maneira de viver todas as circunstancias da existéncia, na qual cada particular fica exaltado porque vivido
dentro do relacionamento com Cristo e como oferta a Deus. A gléria de Deus é o homem vivo (1 Cor 10, 31); e a
vida do homem ¢é a visdo de Deus.(203)

Viver segundo o domingo

72. Esta novidade radical, que a Eucaristia introduz na vida do homem, revelou-se a consciéncia cristéd desde o
principio; prontamente os fiéis compreenderam a influéncia profunda que a celebragédo eucaristica exercia sobre
o estilo da sua vida. Santo Inacio de Antioquia exprimia esta verdade designando os cristdos como « aqueles
que chegaram a nova esperanga », € apresentava-os como aqueles que vivem « segundo o domingo » (iuxta
dominicam viventes).(204) Esta expressdo do grande martir antioqueno pde claramente em evidéncia a ligagao
entre a realidade eucaristica e a vida cristd no seu dia-a-dia. O costume caracteristico que tém os cristdos de
reunir-se no primeiro dia depois do sdbado para celebrar a ressurreicdo de Cristo — conforme a narragdo do
martir Sao Justino(205) — é também o dado que define a forma da vida renovada pelo encontro com Cristo.
Mas, a expressao de Santo Inacio — « viver segundo o domingo » — sublinha também o valor paradigmatico
que este dia santo tem para os restantes dias da semana. De facto, 0 domingo ndo se distingue com base na
simples suspensao das actividades habituais, como se fosse uma espécie de paréntesis dentro do ritmo normal
dos dias; os cristdos sempre sentiram este dia como o primeiro da semana, porque nele se faz meméria da
novidade radical trazida por Cristo. Por isso, 0 domingo é o dia em que o cristdo reencontra a forma eucaristica
prépria da sua existéncia, segundo a qual é chamado a viver constantemente: « viver segundo o domingo »
significa viver consciente da libertagao trazida por Cristo e realizar a prépria existéncia como oferta de si mesmo
a Deus, para que a sua vitoria se manifeste plenamente a todos os homens através duma conduta intimamente
renovada.

Viver o preceito dominical

73. Cientes deste principio novo de vida que a Eucaristia deposita no cristdo, os padres sinodais reafirmaram a
importancia que tem, para todos os fiéis, o preceito dominical como fonte de liberdade auténtica, a fim de
poderem viver cada um dos outros dias segundo o que celebraram no « dia do Senhor ». Com efeito, a vida de fé
corre perigo quando se deixa de sentir desejo de participar na celebragao eucaristica em que se faz memdria da
vitéria pascal. A participacdo na assembleia litirgica dominical, ao lado de todos os irmaos e irmas com os quais
se forma um sé corpo em Cristo Jesus, é exigida pela consciéncia crista e simultaneamente educa a consciéncia
cristd. Perder o sentido do domingo como dia do Senhor que deve ser santificado é sintoma duma perda do
sentido auténtico da liberdade crista, a liberdade dos filhos de Deus.(206) Continuam a ser preciosas as
observacoes feitas a este respeito pelo meu venerado predecessor Jodo Paulo Il, na Carta Apostélica Dies
Domini,(207) quando trata das diversas dimensdes que o domingo tem para os cristdos: € dies Domini, em
referimento a obra da criacdo; dies Christi, enquanto dia da nova criagdo e do dom do Espirito Santo que o
Senhor Ressuscitado concede; dies Ecclesize, como dia em que a comunidade cristd se relne para a
celebragéo; dies hominis, porque dia de alegria, repouso e caridade fraterna.



Um tal dia aparece, assim, como festa primordial em que todo o fiel, no préprio ambiente onde vive, se pode
fazer arauto e guardidao do sentido do tempo. Deste dia, com efeito, brota o sentido cristdo da existéncia e uma
nova maneira de viver o tempo, as relagoes, o trabalho, a vida e a morte. Por isso, € bom que, no dia do Senhor,
as realidades eclesiais organizem, a partir da celebragdo eucaristica dominical, manifestagoes préprias da
comunidade crista: encontros de amizade, iniciativas para a formagdo de criangas, jovens e adultos na fé,
peregrinagdes, obras de caridade e momentos variados de oragdo. Por causa destes valores tdo importantes —
embora justamente a tarde de sabado a partir das primeiras Vésperas ja pertenga ao domingo, sendo permitido

cumprir nela o preceito dominical — & necessario recordar que € o domingo em si mesmo que merece ser
santificado, para que nao acabe por ficar um dia « vazio de Deus ».(208)

O sentido do repouso e do trabalho

74. E particularmente urgente no nosso tempo lembrar que o dia do Senhor é também o dia de repouso do
trabalho. Desejamos vivamente que isto mesmo seja reconhecido também pela sociedade civil, de modo que se
possa ficar livre das obrigacdes laborais sem ser penalizado por isso. De facto, os cristdos — nao sem relagéo
com o significado do sabado na tradigdo hebraica — viram no dia do Senhor também o dia de repouso da fadiga
quotidiana. Isto possui um significado bem preciso, ou seja, constitui uma relativizacdo do trabalho, que tem por
finalidade o homem: o trabalho é para o homem e ndo o homem para o trabalho. E fécil intuir a tutela que isto
oferece ao préprio homem, ficando assim emancipado duma possivel forma de escravidao. Como ja tive ocasiao
de afirmar, « o trabalho reveste uma importancia primaria para a realizagdo do homem e o progresso da
sociedade; por isso torna-se necessario que aquele seja sempre organizado e realizado no pleno respeito da
dignidade humana e ao servigo do bem comum. Ao mesmo tempo, é indispensavel que o homem né&o se deixe
escravizar pelo trabalho, que néo o idolatre pretendendo achar nele o sentido Gltimo e definitivo da vida ».(209) E
no dia consagrado a Deus que o homem compreende o sentido da sua existéncia e também do trabalho.(210)

Assembleias dominicais na auséncia de sacerdote

75. Uma vez descoberto o significado da celebragdo dominical para a vida do cristdo, coloca-se
espontaneamente o problema das comunidades cristds onde falta o sacerdote e, consequentemente, ndo é
possivel celebrar a Santa Missa no dia do Senhor. A tal respeito, convém reconhecer que nos encontramos
perante situagées muito diversificadas entre si. Antes de mais, o Sinodo recomendou aos fiéis que fossem a uma
das igrejas da diocese onde esta garantida a presenca do sacerdote, mesmo que isso lhes exija um pouco de
sacrificio.(211) Entretanto, nos casos em que se torne praticamente impossivel, devido a grande distancia, a
participagado na Eucaristia dominical, é importante que as comunidades cristas se reinam igualmente para louvar
0 Senhor e fazer memdria do dia a Ele dedicado. Mas, isso devera verificar-se a partir duma conveniente
instrucao sobre a diferenca entre a Santa Missa e as assembleias dominicais a espera de sacerdote. A solicitude
pastoral da Igreja ha-de exprimir-se, neste caso, vigiando que a liturgia da palavra — organizada sob a guia dum
diacono ou dum responsavel da comunidade a quem foi regularmente confiado este ministério pela autoridade
competente — se realize segundo um ritual especifico elaborado pelas Conferéncias Episcopais e para tal fim
aprovado por elas.(212) Lembro que compete aos Ordinarios conceder a faculdade de distribuir a comunhao
nessas liturgias, ponderando atentamente a conveniéncia da escolha a fazer. Além disso, tudo deve ser feito de
forma que tais assembleias ndo criem confusdo quanto ao papel central do sacerdote e a dimensdo sacramental
na vida da Igreja. A importancia da fungéao dos leigos, a quem justamente ha que agradecer a generosidade ao
servico das comunidades cristas, jamais deve ofuscar o ministério insubstituivel dos sacerdotes na vida da
Igreja.(213) Por isso, vigie-se atentamente sobre as assembleias a espera de sacerdote para que nao déem
lugar a visdes eclesiologicas incompativeis com a verdade do Evangelho e a tradigdo da Igreja; devem antes
tornar-se ocasioes privilegiadas de oracdo a Deus para que mande sacerdotes santos segundo o seu Coragéo. A
propésito, vale a pena recordar aquilo que escreveu o Papa Jodo Paulo Il na Carta aos Sacerdotes por ocasiao
da Quinta-feira Santa de 1979, recordando o caso comovente que se verificava em certos lugares onde as
pessoas, privadas de sacerdote pelo regime ditatorial, se reuniam numa igreja ou num santudrio, colocavam
sobre o altar a estola que ainda conservavam e recitavam as orag¢des da liturgia eucaristica até ao « momento
que corresponderia a transubstanciagcdo » e ai se detinham em siléncio, dando testemunho de quéo «
ardentemente desejavam ouvir aquelas palavras que sé os labios dum sacerdote podiam eficazmente pronunciar



».(214) Precisamente nesta perspectiva, considerando o bem incomparavel que deriva da celebragdo do
sacrificio eucaristico, pego a todos os sacerdotes uma efectiva e concreta disponibilidade para visitarem, com a
maior assiduidade possivel, as comunidades que estdo confiadas ao seu cuidado pastoral, a fim de n&o ficarem
demasiado tempo sem o sacramento da caridade.

Uma forma eucaristica da existéncia crista, a pertenca eclesial

76. A importancia do domingo como dia da Igreja (dies Ecclesiae) traz-nos a mente a relagao intrinseca entre a
vitéria de Jesus sobre o mal e a morte e a nossa pertenga ao seu corpo eclesial; no dia do Senhor, com efeito,
todo o cristdo reencontra também a dimensao comunitaria da sua existéncia redimida. Participar na acgao
litdrgica, comungar o corpo e o sangue de Cristo significa, a0 mesmo tempo, tornar cada vez mais intima e
profunda a prépria pertenga Aquele que morreu por nés (1 Cor 6, 19s; 7, 23). Verdadeiramente quem se nutre de
Cristo, vive por Ele. Compreende-se o sentido profundo da comunhdo dos santos (communio sanctorum),
relacionando-a com o mistério eucaristico. A comunhao tem sempre e inseparavelmente uma conotagao vertical
e uma horizontal: comunhdo com Deus e comunh&o com os irmdos e irmas. Estas duas dimensdes encontram-
se misteriosamente no dom eucaristico. « Onde se destrdi a comunhao com Deus, que é comunhdo com o Pai,
com o Filho e com o Espirito Santo, destréi-se também a raiz e a fonte da comunhao entre nés. E onde a
comunhdo entre nés ndo for vivida, também a comunhdo com o Deus-Trindade ndo é viva nem verdadeira
».(215) Chamados, pois, a ser membros de Cristo e consequentemente membros uns dos outros (7 Cor 12, 27),
constituimos uma realidade ontologicamente fundada no Baptismo e alimentada pela Eucaristia, realidade essa
que exige ter expressao sensivel na vida das nossas comunidades.

A forma eucaristica da vida cristd é, sem duvida, eclesial e comunitaria. Através da diocese e das pardquias,
enquanto estruturas basilares da Igreja num territ6rio particular, cada fiel pode fazer experiéncia concreta da sua
pertenga ao corpo de Cristo. As associagfes, 0s movimentos eclesiais e novas comunidades — com a
vivacidade dos carismas que lhes foram concedidos pelo Espirito Santo para o nosso tempo — bem como os
institutos de vida consagrada tém a missao de oferecer a sua contribuicdo especifica para favorecer nos fiéis a
percepgao desta sua pertenga ao Senhor (Rm 14, 8). O fendmeno da secularizagao, que apresenta — néo por
acaso — tragos fortemente individualistas, logra seus efeitos deletérios sobretudo nas pessoas que se isolam por
escasso sentido de pertenca. Desde os seus inicios, sempre o cristianismo implica uma companhia, uma trama
de relagdes continuamente vivificadas pela escuta da palavra e pela celebragido eucaristica e animadas pelo
Espirito Santo.

Espiritualidade e cultura eucaristica

77. Os padres sinodais afirmaram, significativamente, que « os fiéis cristdos precisam duma compreensao mais
profunda das relagdes entre a Eucaristia e a vida quotidiana. A espiritualidade eucaristica ndo é apenas
participagdo na Missa e devogdo ao Santissimo Sacramento; mas abraga a vida inteira ».(216) Um tal realce
assume actualmente particular significado para todos nds; é preciso reconhecer que um dos efeitos mais graves
da secularizagado, ha pouco mencionada, é ter relegado a fé crista para a margem da existéncia, como se fosse
indtil para a realizagdo concreta da vida dos homens; a faléncia desta maneira de viver « como se Deus nao
existisse » estd agora patente a todos. Hoje torna-se necessario redescobrir que Jesus Cristo ndo é uma simples
convicgao privada ou uma doutrina abstracta, mas uma pessoa real cuja inser¢do na histéria é capaz de renovar
a vida de todos. Por isso, a Eucaristia, enquanto fonte e apice da vida e missdo da Igreja, deve traduzir-se em
espiritualidade, em vida « segundo o Espirito » (Rm 8, 4s; cf. Gal 5, 16.25). E significativo que Sao Paulo, na
passagem da Carta aos Romanos onde convida a viver o novo culto espiritual, apele ao mesmo tempo para a
necessidade de mudar a propria forma de viver e pensar: « Nao vos conformeis com este mundo, mas
transformai-vos pela renovagdo da vossa mente, para saberdes discernir, segundo a vontade de Deus, o que é
bom, o que Lhe é agradavel, o que é perfeito » (12, 2). Deste modo, o Apédstolo das Gentes pde em evidéncia a
ligacdo entre o verdadeiro culto espiritual e a necessidade duma nova maneira de compreender a existéncia e
orientar a vida. Constitui parte integrante da forma eucaristica da vida cristd a renovagao da mentalidade, pois «
assim ja nao seremos criangas inconstantes, levadas ao sabor de todo o vento de doutrina » (Ef 4, 14).



Eucaristia e evangelizacao das culturas

78. Daquilo que ficou dito, segue-se que o mistério eucaristico nos pde em dialogo com as varias culturas, mas
de certa forma também as desafia.(217) E preciso reconhecer o caracter intercultural deste novo culto, desta
logiké latreia: a presenca de Jesus Cristo e a efusdo do Espirito Santo sdo acontecimentos que podem
encontrar-se de forma duradoura com qualquer realidade cultural a fim de a fermentar evangelicamente. Em
consequéncia disto mesmo, temos a obrigacdo de promover convictamente a evangelizagao das culturas, na
certeza de que o proprio Cristo € a verdade de todo o homem e da histéria humana inteira. A Eucaristia torna-se
critério de valorizagcdo de tudo o que o cristdo encontra nas diversas expressdes culturais; num processo
importante como este, podem revelar-se de grande significado as palavras de Sdo Paulo quando, na sua / Carta
aos Tessalonicenses, convida a « avaliar tudo e conservar o que for bom » (5, 21).

Eucaristia e fiéis leigos

79. Em Cristo, cabecga da Igreja seu corpo, todos os cristdos formam uma « raga eleita, sacerdécio real, nagao
santa, povo adquirido por Deus para anunciar os louvores d'Aquele que os chamou das trevas a sua luz
admiravel » (1 Pd 2, 9). A Eucaristia, enquanto mistério a ser vivido, oferece-se a cada um de nds na condi¢éo
concreta em que nos encontramos, fazendo com que esta mesma situacgdo vital se torne um lugar onde viver
diariamente a novidade cristd. Se o sacrificio eucaristico alimenta e faz crescer em nés tudo o que ja nos foi
dado no Baptismo, pelo qual todos somos chamados a santidade,(218) entdo isso deve transparecer e
manifestar-se precisamente nas situagdes ou estados de vida em que cada cristdo se encontra; tornamo-nos dia
apoés dia culto agradavel a Deus, vivendo a propria vida como vocagdo. O proprio sacramento da Eucaristia, a
partir da convocacgao litdrgica, compromete-nos na realidade quotidiana a fim de que tudo seja feito para gléria
de Deus.

E, dado que o mundo é « o campo » (Mt 13, 38) onde Deus coloca os seus filhos como boa semente, os cristdos
leigos, em virtude do Baptismo e da Confirmagao e corroborados pela Eucaristia, sdo chamados a viver a
novidade radical trazida por Cristo precisamente no meio das condi¢des normais da vida; (219) devem cultivar o
desejo de ver a Eucaristia influir cada vez mais profundamente na sua existéncia quotidiana, levando-os a serem
testemunhas reconhecidas como tais no préprio ambiente de trabalho e na sociedade inteira.(220) Dirijo um
particular encorajamento as familias a haurirem inspiragao e forga deste sacramento: 0 amor entre 0 homem e a
mulher, o acolhimento da vida, a missdo educadora aparecem como ambitos privilegiados onde a Eucaristia
pode mostrar a sua capacidade de transformar e encher de significado a existéncia.(221) Os pastores nunca
deixem de apoiar, educar e encorajar os fiéis leigos a viverem plenamente a prépria vocagdo a santidade no
meio deste mundo que Deus amou até ao ponto de dar o Filho para sua salvagao (Jo 3, 16).

Eucaristia e espiritualidade sacerdotal

80. A forma eucaristica da existéncia cristd manifesta-se, sem davida, de modo particular no estado de vida
sacerdotal. A espiritualidade sacerdotal € intrinsecamente eucaristica; a semente desta espiritualidade encontra-
se ja nas palavras que o bispo pronuncia na liturgia da ordenagao: « Recebe a oferenda do povo santo para a
apresentares a Deus. Toma consciéncia do que viras a fazer; imita o que viras a realizar, e conforma a tua vida
com o mistério da cruz do Senhor ».(222) Para conferir a sua existéncia uma forma eucaristica cada vez mais
perfeita, o sacerdote deve reservar, ja no periodo de formagao e depois nos anos sucessivos, amplo espago para
a vida espiritual.(223) E chamado a ser continuamente um auténtico perscrutador de Deus, embora ao mesmo
tempo permanega solidario com as preocupagdes dos homens. Uma vida espiritual intensa permitir-lhe-a entrar
mais profundamente em comunhao com o Senhor e ajuda-lo-a a deixar-se possuir pelo amor de Deus, tornando-
se sua testemunha em todas as circunstancias mesmo dificeis e obscuras. Para isso, juntamente com os padres
do Sinodo, recomendo aos sacerdotes « a celebragdo diaria da Santa Missa, mesmo quando ndo houver
participacao de fiéis ».(224) Tal recomendacgao ¢é ditada, ante de mais, pelo valor objectivamente infinito de cada
celebragdo eucaristica; e € motivada ainda pela sua singular eficacia espiritual, porque, se vivida com atengao e
fé, a Santa Missa é formadora no sentido mais profundo do termo, enquanto promove a configuragao a Cristo e
refor¢a o sacerdote na sua vocagao.



Eucaristia e vida consagrada

81. No contexto da relagdo entre a Eucaristia e as diversas vocagoes eclesiais, refulge de modo particular « o
testemunho profético de mulheres e homens consagrados que encontram, na celebragdo eucaristica e na
adoragao, a forga para o seguimento radical de Cristo obediente, pobre e casto ».(225) Embora realizem muitos
servigos no campo da formagao humana e do cuidado pelos pobres, no ensino ou na assisténcia aos doentes, os
consagrados e consagradas sabem que a finalidade principal da sua vida é « a contemplagao das coisas divinas
e a uniao assidua com Deus »;(226 a contribuicdo essencial que a Igreja espera da vida consagrada destina-se
muito mais ao ser do que ao fazer. Neste contexto, queria evocar a importancia do testemunho virginal
precisamente em relacdo ao mistério da Eucaristia; com efeito, além da ligacdo com o celibato sacerdotal, o
mistério eucaristico apresenta uma relagao intrinseca com a virgindade consagrada, enquanto esta é expressao
da dedicagdo exclusiva da Igreja a Cristo, que ela acolhe como seu Esposo com radical e fecunda
fidelidade.227) Na Eucaristia, a virgindade consagrada encontra inspiragdo e nutrimento para a sua dedicagao
total a Cristo; além disso, aufere da Eucaristia conforto e impulso para ser, no nosso tempo também, sinal do
amor gratuito e fecundo que Deus tem pela humanidade. Enfim, é através do seu testemunho especifico que a
vida consagrada se torna objectivamente apelo e antecipacdo daquelas « nupcias do Cordeiro » (Ap 19, 7-9) que
constituem a meta de toda a histéria da salvacdo; neste sentido, aquela constitui uma evocagédo eficaz do
horizonte escatolégico de que o homem necessita para poder orientar as suas opgdes e resolugdes de vida.

Eucaristia e transformacao moral

82. Descoberta a beleza da forma eucaristica da existéncia crista, somos levados a reflectir também sobre as
energias morais que, por tal forma, se desencadeiam em apoio da liberdade auténtica e propria dos filhos de
Deus. Desejo, assim, retomar um assunto que surgiu no Sinodo: a ligacdo entre forma eucaristica da vida e
transformagcdo moral. O Papa Jodo Paulo Il afirmara que a vida moral « possui o valor de um “culto espiritual”
(Rm 12, 1; cf. Fil 3, 3), que brota e se alimenta daquela fonte inesgotavel de santidade e glorificacdo de Deus
que sao os sacramentos, especialmente a Eucaristia: com efeito, ao participar no sacrificio da cruz, o cristao
comunga do amor de doagdo de Cristo, ficando habilitado e comprometido a viver esta mesma caridade em
todas as suas atitudes e comportamentos de vida ».(228) Em suma, « no préprio “culto”, na comunhao
eucaristica, esta contido o ser amado e o amar por sua vez os outros. Uma Eucaristia que nao se traduza em
amor concretamente vivido é em si mesma fragmentaria ».(229)

Este apelo ao valor moral do culto espiritual ndo deve ser interpretado em chave moralista; é, antes de mais, a
descoberta feliz do dinamismo do amor no coragdo de quem acolhe o dom do Senhor, abandona-se a Ele e
encontra a verdadeira liberdade. A transformag¢@o moral, que o novo culto instituido por Cristo implica, € uma
tensdo e um anseio profundo de querer corresponder ao amor do Senhor com todo o préprio ser, embora
conscientes da propria fragilidade. Aquilo de que estamos a falar aparece claramente no relato evangélico de
Zaqueu (Lc 19, 1-10): depois de ter hospedado Jesus na sua casa, o publicano sente-se completamente
transformado; decide dar metade dos seus haveres aos pobres e restituir quatro vezes mais a quem roubou. A
tensdo moral, que nasce do acto de hospedar Jesus na nossa vida, brota da gratidao por se ter experimentado a
imerecida proximidade do Senhor.

Coeréncia eucaristica

83. E importante salientar aquilo que os padres sinodais designaram por coeréncia eucaristica, a qual esta
objectivamente chamada a nossa existéncia. Com efeito, o culto agradavel a Deus nunca é um acto meramente
privado, sem consequéncias nas nossas relagbes sociais: requer o testemunho publico da prépria fé.
Evidentemente isto vale para todos os baptizados, mas impde-se com particular preméncia a quantos, pela
posicao social ou politica que ocupam, devem tomar decisées sobre valores fundamentais como o respeito e
defesa da vida humana desde a concepgao até a morte natural, a familia fundada sobre o matrimoénio entre um
homem e uma mulher, a liberdade de educagdo dos filhos e a promogdo do bem comum em todas as suas
formas.(230) Estes sdo valores ndo negociaveis. Por isso, cientes da sua grave responsabilidade social, os
politicos e os legisladores catdlicos devem sentir-se particularmente interpelados pela sua consciéncia



rectamente formada a apresentar e apoiar leis inspiradas nos valores impressos na natureza humana.(231) Tudo
isto tem, alids, uma ligagdo objectiva com a Eucaristia (7 Cor 11, 27-29). Os bispos sao obrigados a recordar
sem cessar tais valores; faz parte da sua responsabilidade pelo rebanho que Ihes foi confiado.(232)

Eucaristia, mistério anunciado
Eucaristia e missao

84. Na homilia durante a celebragéo eucaristica com que solenemente dei inicio ao meu ministério na Catedra de
Pedro, disse: « Nao ha nada de mais belo do que ser alcangado, surpreendido pelo Evangelho, por Cristo. Nao
ha nada de mais belo do que conhecé-Lo e comunicar aos outros a amizade com Ele ».(233) Esta afirmagao
cresce de intensidade, quando pensamos no mistério eucaristico; com efeito, ndo podemos reservar para nés o
amor que celebramos neste sacramento: por sua natureza, pede para ser comunicado a todos. Aquilo de que o
mundo tem necessidade é do amor de Deus, é de encontrar Cristo e acreditar n'Ele. Por isso, a Eucaristia é fonte
e apice nao s6 da vida da Igreja, mas também da sua missdo: « Uma Igreja autenticamente eucaristica € uma
Igreja missionaria ».(234) Havemos, também nos, de poder dizer com convicgdo aos nossos irmaos: « Nés vos
anunciamos 0 que vimos e ouvimos, para que estejais também em comunhdo connosco » (71 Jo 1, 2-3).
Verdadeiramente ndo ha nada de mais belo do que encontrar e comunicar Cristo a todos! Alias, a prépria
instituicéo da Eucaristia antecipa aquilo que constitui o cerne da missao de Jesus: Ele € o enviado do Pai para a
redengado do mundo (Jo 3, 16-17; Rm 8, 32). Na Ultima Ceia, Jesus entrega aos seus discipulos 0 sacramento
que actualiza o sacrificio que Ele, em obediéncia ao Pai, fez de Si mesmo pela salvagdao de todos nés. Nao
podemos abeirar-nos da mesa eucaristica sem nos deixarmos arrastar pelo movimento da missao que, partindo
do proprio Coragao de Deus, visa atingir todos os homens; assim, a tensdo missionaria é parte constitutiva da
forma eucaristica da existéncia crista.

Eucaristia e testemunho

85. A missao primeira e fundamental, que deriva dos santos mistérios celebrados, é dar testemunho com a nossa
vida. O enlevo pelo dom que Deus nos concedeu em Cristo, imprime a nossa existéncia um dinamismo novo que
nos compromete a ser testemunhas do seu amor. Tornamo-nos testemunhas quando, através das nossas
acgodes, palavras e modo de ser, é Outro que aparece e Se comunica. Pode-se afirmar que o testemunho é o
meio pelo qual a verdade do amor de Deus alcanga o homem na histéria, convidando-o a acolher livremente esta
novidade radical. No testemunho, Deus expde-Se por assim dizer ao risco da liberdade do homem. O préprio
Jesus é a testemunha fiel e verdadeira (Ap 1, 5; 3, 14); veio para dar testemunho da verdade (Jo 18, 37). Nesta
ordem de ideias, apraz-me retomar um conceito caro aos primeiros cristdos mas que nos interpela também a
nés, cristdos de hoje: o testemunho até ao dom de si mesmo, até ao martirio, sempre foi considerado, na histéria
da Igreja, o apogeu do novo culto espiritual: « Oferecei 0os vossos corpos » (Rm 12, 1). Pense-se, por exemplo,
na narragao do martirio de Sao Policarpo de Esmirna, discipulo de Sdo Jo&o: o seu caso, dramatico, é todo ele
descrito como uma liturgia; mais ainda, como se o préprio martir se tornasse Eucaristia.(235) Pensemos também
na consciéncia eucaristica que Inacio de Antioquia exprime tendo em mente o seu martirio: considera-se « trigo
de Deus » e, pelo martirio, deseja transformar-se em « pao puro de Cristo ».(236) O cristdo, quando oferece a
sua vida no martirio, entra em plena comunhao com a pascoa de Jesus Cristo e, assim, ele mesmo se torna
Eucaristia com Cristo. Nao faltam, ainda hoje, a Igreja os martires, nos quais se manifesta de modo supremo o
amor de Deus. E, mesmo que nao nos seja pedida a prova do martirio, sabemos, porém, que o culto agradavel a
Deus postula intimamente esta disponibilidade (237) e encontra a sua realizagéo no feliz e convicto testemunho
perante o0 mundo duma vida crista coerente nos diversos sectores onde o Senhor nos chama a anuncia-Lo.

Jesus Cristo, Unico Salvador

86. Sublinhar a ligagao intrinseca entre Eucaristia e missdo faz-nos descobrir também o conteldo supremo do
nosso anuncio. Quanto mais vivo for o amor pela Eucaristia no coragao do povo cristao, tanto mais clara lhe sera
a incumbéncia da missao: levar Cristo; nao meramente uma ideia ou uma ética n'Ele inspirada, mas o dom da
sua prépria Pessoa. Quem ndo comunica a verdade do Amor ao irméo, ainda ndo deu bastante. A Eucaristia



enquanto sacramento da nossa salvagdo chama-nos assim, inevitavelmente, a unicidade de Cristo e da salvagéo
por Ele realizada a prego do seu sangue. Por isso, do mistério eucaristico acreditado e celebrado nasce a
exigéncia de educar constantemente a todos para o trabalho missionario, cujo centro é o antincio de Jesus, Unico
Salvador.(238) Isto impedira de confinar, em chave meramente sociolégica, a obra decisiva de promogéo
humana que todo o processo de evangelizagao auténtico sempre implica.

Liberdade de culto

87. Neste contexto, desejo dar voz aquilo que os padres referiram, durante a assembleia sinodal, a propdsito das
graves dificuldades criadas a missdo das comunidades cristds que vivem em condi¢gdes de minoria ou mesmo de
privagdo da liberdade religiosa.(239) Devemos verdadeiramente dar gracas ao Senhor por todos os bispos,
sacerdotes, pessoas consagradas e leigos que se prodigalizam a anunciar o Evangelho e vivem a sua fé sob
risco da propria vida. Nao sdo poucas as regides do mundo onde o simples ir a igreja constitui um testemunho
herdico que expbe a vida da pessoa a marginalizacdo e a violéncia. Nesta ocasido, quero também reiterar a
solidariedade da Igreja inteira a quantos sofrem por falta de liberdade de culto. Nos lugares onde ndo ha a
liberdade religiosa, sabemos que falta, no fim de contas, a liberdade mais significativa, pois é na fé que o homem
exprime a decisao intima relativa ao sentido ultimo da prépria existéncia; por isso, rezemos para que se alargue
0 espago da liberdade religiosa em todos os Estados, a fim de os cristdos e os membros das outras religides
poderem livremente viver as suas convicgdes, pessoalmente e em comunidade.

Eucaristia, mistério oferecido ao mundo
Eucaristia, pao repartido para a vida do mundo

88. « O pao que Eu hei-de dar é a minha carne que Eu darei pela vida do mundo » (Jo 6, 51). Com estas
palavras, o Senhor revela o verdadeiro significado do dom da sua vida por todos os homens; as mesmas
mostram-nos também a compaixdo intima que Ele sente por cada pessoa. Na realidade, os Evangelhos
transmitem-nos muitas vezes os sentimentos de Jesus para com as pessoas, especialmente doentes e
pecadores (Mt 20, 34; Mc 6, 34; Lc 19, 41). Ele exprime, através dum sentimento profundamente humano, a
intencao salvifica de Deus que deseja que todo 0 homem alcance a verdadeira vida. Cada celebragao eucaristica
actualiza sacramentalmente a doagéao que Jesus fez da sua propria vida na cruz por nés e pelo mundo inteiro. Ao
mesmo tempo, na Eucaristia, Jesus faz de noés testemunhas da compaixdo de Deus por cada irmdo e irm3;
nasce assim, a volta do mistério eucaristico, o servico da caridade para com o prdéximo, que « consiste
precisamente no facto de eu amar, em Deus e com Deus, a pessoa que ndo me agrada ou que nem conhego
sequer. Isto s6 é possivel realizar-se a partir do encontro intimo com Deus, um encontro que se tornou
comunhdo de vontade, chegando mesmo a tocar o sentimento. Entdo aprendo a ver aquela pessoa ja nao
somente com os meus olhos e sentimentos, mas segundo a perspectiva de Jesus Cristo ».(240) Desta forma,
nas pessoas que contacto, reconhecgo irmas e irmaos, pelos quais o Senhor deu a sua vida amando-os « até ao
fim » (Jo 13, 1). Por conseguinte, as nossas comunidades, quando celebram a Eucaristia, devem
consciencializar-se cada vez mais de que o sacrificio de Jesus é por todos; e, assim, a Eucaristia impele todo o
que acredita n'Ele a fazer-se « pao repartido » para os outros e, consequentemente, a empenhar-se por um
mundo mais justo e fraterno. Como sucedeu na multiplicacdo dos paes e dos peixes, temos de reconhecer que
Cristo continua, ainda hoje, exortando os seus discipulos a empenharem-se pessoalmente: « Dai-lhes vis de
comer » (Mt 14, 16). Na verdade, a vocagado de cada um de nds consiste em ser, unido a Jesus, pao repartido
para a vida do mundo.

As implicacées sociais do mistério eucaristico

89. A uniao com Cristo, que se realiza no sacramento, habilita-nos também a uma novidade de rela¢des sociais:
« a “mistica" do sacramento tem um caracter social, porque (...) a unidao com Cristo €, a0 mesmo tempo, unido
com todos os outros aos quais Ele Se entrega. Eu ndo posso ter Cristo sé para mim; posso pertencer-Lhe
somente unido a todos aqueles que se tornaram ou hdo-de tornar Seus ».(241) A propdésito, € necessario
explicitar a relagdo entre mistério eucaristico e compromisso social. A Eucaristia € sacramento de comunhéao



entre irmaos e irmas que aceitam reconciliar-se em Cristo, o Qual fez de judeus e gentios um sé povo, destruindo
o muro de inimizade que os separava (Ef 2, 14). Somente esta tensdo constante a reconciliagao permite
comungar dignamente o corpo e o sangue de Cristo (Mt 5, 23-24).(242) Através do memorial do seu sacrificio,
Ele reforca a comunhao entre os irmaos e, de modo particular, estimula os que estdo em conflito a apressar a
sua reconciliacdo, abrindo-se ao didlogo e ao compromisso em prol da justica. A restauragdo da justica, a
reconciliagédo e o perdao sdo, sem duvida alguma, condigdes para construir uma verdadeira paz; (243) desta
consciéncia nasce a vontade de transformar também as estruturas injustas, a fim de se restabelecer o respeito
da dignidade do homem, criado a imagem e semelhanca de Deus; é através da realizagdo concreta desta
responsabilidade que a Eucaristia se torna na vida o que significa na celebragdo. Como ja tive ocasido de
afirmar, ndo é missao prépria da Igreja tomar nas suas maos a batalha politica para se realizar a sociedade mais
justa possivel; todavia, ela ndo pode nem deve ficar a margem da luta pela justica. A Igreja « deve inserir-se nela
pela via da argumentagéo racional e deve despertar as forgas espirituais, sem as quais a justica, que sempre
requer renuncias também, n&o podera afirmar-se nem prosperar ».(244)

Na perspectiva da responsabilidade social de todos os cristaos, os padres sinodais lembraram que o sacrificio de
Cristo é mistério de libertagdo que nos interpela e provoca continuamente; dirijo, pois, um apelo a todos os fiéis
para que se tornem realmente obreiros de paz e justica: « Com efeito, quem participa na Eucaristia deve
empenhar-se na edificacdo da paz neste nosso mundo marcado por muitas violéncias e guerras, e, hoje de modo
particular, pelo terrorismo, a corrupgao econdémica e a exploragdo sexual »;(245) problemas, estes, que geram
por sua vez outros fendmenos degradantes que causam viva preocupagao. Sabemos que estas situagées nao
podem ser encaradas de modo superficial. Precisamente em virtude do mistério que celebramos, é preciso
denunciar as circunstancias que estdo em contraste com a dignidade do homem, pelo qual Cristo derramou o
seu sangue, afirmando assim o alto valor de cada pessoa.

O alimento da verdade e a indigéncia do homem

90. Nao podemos ficar inactivos perante certos processos de globalizacdo, que nao raro fazem crescer
desmesuradamente a distancia entre ricos e pobres a nivel mundial. Devemos denunciar quem delapida as
riquezas da terra, provocando desigualdades que bradam ao céu (Tg 5, 4). Por exemplo, é impossivel calar
diante das « imagens impressionantes dos grandes campos de deslocados ou refugiados — em varias partes do
mundo — amontoados em condi¢des precarias para escapar a sorte pior, mas carecidos de tudo. Porventura
estes seres humanos ndo sdo nossos irméos e irmas? Os seus filhos ndo vieram ao mundo com os mesmos
legitimos anseios de felicidade que os outros? ».(246) O Senhor Jesus, pao de vida eterna, incita a tornarmo-nos
atentos as situagdes de indigéncia em que ainda vive grande parte da humanidade: sao situagdes cuja causa se
fica a dever, frequentemente, a uma clara e preocupante responsabilidade dos homens. De facto, « com base
em dados estatisticos disponiveis, pode-se afirmar que bastaria menos de metade das somas imensas
globalmente destinadas a armamentos para tirar, de forma estavel, da indigéncia o exército ilimitado dos pobres.
Isto interpela a consciéncia humana. As populagbes que vivem sob o limiar da pobreza, mais por causa de
situagbes que dependem das relagdes internacionais politicas, comerciais e culturais do que por circunstancias
incontrolaveis, o nosso esfor¢o comum verdadeiramente pode e deve oferecer-lhes nova esperanga ».(247)

O alimento da verdade leva-nos a denunciar as situagdes indignas do homem, nas quais se morre a mingua de
alimento por causa da injustica e da exploragao, e da-nos nova forga e coragem para trabalhar sem descanso na
edificagao da civilizagdo do amor. Desde o principio, os cristdos tiveram a preocupacgédo de partilhar os seus bens
(Act 4, 32) e de ajudar os pobres (Rm 15, 26). O peditdrio que se realiza nas assembleias litirgicas constitui viva
reminiscéncia disso mesmo, mas é também uma necessidade muito actual. As instituicdes eclesiais de
beneficéncia, de modo particular a Caritas nos seus varios niveis, realizam o valioso servico de auxiliar as
pessoas em necessidade, sobretudo os mais pobres. Tirando inspiracdo da Eucaristia, que é o sacramento da
caridade, aquelas tornam-se a sua expressao concreta; por isso, merecem todo o aplauso e estimulo pelo seu
empenho solidario no mundo.

A doutrina social da Igreja



91. O mistério da Eucaristia habilita-nos e impele-nos a um compromisso corajoso nas estruturas deste mundo
para lhes conferir aquela novidade de relagdes que tem a sua fonte inexaurivel no dom de Deus. O pedido que
repetimos em cada Missa: « O pao nosso de cada dia nos dai hoje », obriga-nos a fazer tudo o que for possivel,
em colaboragado com as instituicées internacionais, estatais, privadas, para que cesse ou pelo menos diminua, no
mundo, o escandalo da fome e da subnutricdo que padecem muitos milhdes de pessoas, sobretudo nos paises
em vias de desenvolvimento. Particularmente o leigo cristdo, formado na escola da Eucaristia, € chamado a
assumir directamente a sua responsabilidade politico-social; a fim de poder desempenhar adequadamente as
suas fungdes, é preciso prepara-lo através duma educagao concreta para a caridade e a justica. Para isso, como
foi pedido pelo Sinodo, € necessario que, nas dioceses e comunidades cristas, se dé a conhecer e incremente a
doutrina social da Igreja.(248) Neste precioso patrimoénio, nascido da mais antiga tradicao eclesial, encontramos
os elementos que orientam, com profunda sabedoria, o comportamento dos cristdos nas questdes sociais em
ebulicdo. Amadurecida durante toda a histéria da Igreja, esta doutrina caracteriza-se pelo seu realismo e
equilibrio, ajudando assim a evitar promessas enganadoras ou vas utopias.

Santificacao do mundo e defesa da criacao

92. Enfim, para desenvolver uma espiritualidade eucaristica profunda, capaz de incidir significativamente também
no tecido social, &€ necessario que o povo cristdo, ao dar gragas por meio da Eucaristia, tenha consciéncia de o
fazer em nome da criagao inteira, aspirando assim a santificagdo do mundo e trabalhando intensamente para tal
fim.(249) A propria Eucaristia projecta uma luz intensa sobre a histéria humana e todo o universo. Nesta
perspectiva sacramental, aprendemos dia apds dia que cada acontecimento eclesial possui o caracter de sinal,
pelo qual Deus Se comunica a Si mesmo e nos interpela. Desta maneira, a forma eucaristica da existéncia pode
verdadeiramente favorecer uma auténtica mudanga de mentalidade no modo como lemos a histéria e 0 mundo.
Para tudo isto nos educa a propria liturgia quando o sacerdote, durante a apresentagéo dos dons, dirige a Deus
uma oragao de béncéo e suplica a respeito do pao e do vinho, « fruto da terra », « da videira » e do « trabalho do
homem ». Com estas palavras, o rito, além de envolver na oferta a Deus toda a actividade e canseira humana,
impele-nos a considerar a terra como criagdo de Deus, que produz quanto precisamos para 0 nosso sustento.
Nao se trata duma realidade neutral, nem de mera matéria a ser utilizada indiferentemente segundo o instinto
humano; mas coloca-se dentro do designio amoroso de Deus, segundo o qual todos nés somos chamados a ser
filhos e filhas de Deus no seu Unico Filho, Jesus Cristo (Ef 1, 4-12). As condigcbes ecolégicas em que a criagao
subjaz em muitas partes do mundo suscitam justas preocupagdes, que encontram motivo de conforto na
perspectiva da esperancga crista, pois esta compromete-nos a trabalhar responsavelmente na defesa da criagao;
(250) de facto, na relagéo entre a Eucaristia e o universo, descobrimos a unidade do designio de Deus e somos
levados a individuar a relagao profunda da criagdo com a « nova criagao » que foi inaugurada na ressurrei¢éo de
Cristo, novo Adao. Dela participamos ja agora em virtude do Baptismo (Col 2, 12s), abrindo-se assim a nossa
vida cristd, alimentada pela Eucaristia, a perspectiva do mundo novo, do novo céu e da nova terra, onde a nova
Jerusalém desce do céu, de junto de Deus, « bela como noiva adornada para o seu esposo » (Ap 21, 2).

Utilidade dum Compéndio Eucaristico

93. No termo destas reflexdes em que de boa vontade me detive sobre as indicagdes surgidas no Sinodo, desejo
acolher também o pedido que os padres apresentaram para ajudar o0 povo cristdo a crer, celebrar e viver cada
vez melhor o mistério eucaristico. Cuidado pelos Dicastérios competentes, ha-de ser publicado um Compéndio,
que recolha textos do Catecismo da Igreja Catélica, oragdes, explicagées das Oragbes Eucaristicas do Missal e
tudo o mais que possa demonstrar-se Util para a correcta compreensao, celebragdo e adoracdo do sacramento
do altar.(251) Espero que este instrumento possa contribuir para que o memorial da pascoa do Senhor se torne
cada dia sempre mais fonte e apice da vida e da missdo da Igreja; isto animara cada fiel a fazer da sua proépria
vida um verdadeiro culto espiritual.

CONCLUSAO

94. Amados irmaos e irmas, a Eucaristia estd na origem de toda a forma de santidade, sendo cada um de nés
chamado a plenitude de vida no Espirito Santo. Quantos santos tornaram auténtica a propria vida, gracas a sua



piedade eucaristica! De Santo Inacio de Antioquia a Santo Agostinho, de Santo Antdo Abade a Sao Bento, de
Sao Francisco de Assis a Sdo Tomas de Aquino, de Santa Clara de Assis a Santa Catarina de Sena, de Sao
Pascoal Baildao a Sao Pedro Julido Eymard, de Santo Afonso Maria de Ligério ao Beato Carlos de Foucauld, de
Sao Joao Maria Vianey a Santa Teresa de Lisieux, de Sao Pio de Pietrelcina a Beata Teresa de Calcuta, do
Beato Pedro Jorge Frassati ao Beato Ivan Mertz, para mencionar apenas alguns de tantos nomes, a santidade
sempre encontrou o seu centro no sacramento da Eucaristia.

Por isso, é necessario que, na Igreja, este mistério santissimo seja verdadeiramente acreditado, devotamente
celebrado e intensamente vivido. A doagao que Jesus faz de Si mesmo no sacramento memorial da sua paixao,
atesta que o éxito da nossa vida estad na participacdo da vida trinitaria, que nos é oferecida n'Ele de forma
definitiva e eficaz. A celebragao e a adoragao da Eucaristia permitem abeirar-nos do amor de Deus € a ele aderir
pessoalmente até a uniao com o bem-amado Senhor. A oferta da nossa vida, a comunhdo com a comunidade
inteira dos crentes e a solidariedade com todo 0 homem s&o aspectos imprescindiveis da logiké latreia, ou seja,
do culto espiritual, santo e agradavel a Deus (Rm 12, 1), no qual toda a nossa realidade humana concreta é
transformada para gléria de Deus. Convido, pois, todos os pastores a prestarem a maxima atencao a promogao
duma espiritualidade cristd autenticamente eucaristica. Os presbiteros, os diaconos e todos aqueles que
exercem um ministério eucaristico possam sempre tirar destes mesmos servigos, realizados com solicitude e
constante preparagao, forga e estimulo para o seu caminho pessoal e comunitario de santificagdo. Exorto todos
os leigos, e as familias em particular, a encontrarem continuamente no sacramento do amor de Cristo a energia
de que precisam para transformar a propria vida num sinal auténtico da presenga do Senhor ressuscitado. Pego
a todos os consagrados e consagradas para manifestarem, com a propria existéncia eucaristica, o esplendor e a
beleza de pertencer totalmente ao Senhor.

95. No inicio do século IV, quando o culto cristdo era ainda proibido pelas autoridades imperiais, alguns cristaos
do norte de Africa, que se sentiam obrigados a celebrar o dia do Senhor, desafiaram tal proibicdo. Foram
martirizados enquanto declaravam que nao lhes era possivel viver sem a Eucaristia, alimento do Senhor: « Sine
dominico non possumus — sem o domingo, ndo podemos viver ».(252) Estes martires de Abitinas, juntamente
com muitos outros santos e beatos que fizeram da Eucaristia o centro da sua vida, intercedam por ndés e nos
ensinem a fidelidade ao encontro com Cristo ressuscitado! Também nds ndao podemos viver sem participar no
sacramento da nossa salvagdo e desejamos ser iuxta dominicam viventes, isto é, traduzir na vida o que
celebramos no dia do Senhor. Com efeito, este é o dia da nossa libertagao definitiva. Entdo porqué maravilhar-se
quando desejamos que cada dia seja vivido segundo a novidade introduzida por Cristo com o mistério da
Eucaristia?

96. Que Maria Santissima, Virgem Imaculada, arca da nova e eterna alianga, nos acompanhe neste caminho ao
encontro do Senhor que vem! N'Ela encontramos realizada, na forma mais perfeita, a esséncia da Igreja. Esta vé
em Maria, « Mulher eucaristica » — como A designou o servo de Deus Joao Paulo Il (253) —, o seu icone
melhor conseguido e contempla-A como modelo insubstituivel de vida eucaristica. Por isso, na presenga do «
verum corpus natum de Maria Virgine — verdadeiro corpo nascido da Virgem Maria » sobre o altar, o sacerdote,
em nome da assembileia litirgica, proclama com as palavras do canone: « Veneramos a memdria da gloriosa
sempre Virgem Maria, Mae do nosso Deus e Senhor, Jesus Cristo ».(254) O seu nome santo € invocado e
venerado também nos canones das tradigdes orientais cristas. Por sua vez, os fiéis « recomendam a Maria, Mae
da Igreja, a sua existéncia e trabalho. Esforcando-se por ter os mesmos sentimentos que Maria, ajudam toda a
comunidade a viver em oferta viva, agradavel ao Pai ».(255) Ela é a Tota Pulchra, a Toda Formosa, porque n'Ela
resplandece o fulgor da gléria de Deus. A beleza da liturgia celeste, que deve reflectir-se também nas nossas
assembleias, encontra n'Ela um espelho fiel. D'Ela devemos aprender a tornar-nos pessoas eucaristicas e
eclesiais para podermos também nés apresentar-nos, segundo a palavra de Sao Paulo, « imaculados » perante
o Senhor, tal como Ele nos quis desde o principio (Col 1, 22; Ef 1, 4).(256)

97. Por intercessdo da bem-aventurada Virgem Maria, o Espirito Santo acenda em n6s o mesmo ardor que
experimentaram os discipulos de Emaus (Lc 24, 13-35) e renove na nossa vida o enlevo eucaristico pelo
esplendor e a beleza que refulgem no rito litdrgico, sinal eficaz da prépria beleza infinita do mistério santo de
Deus. Os referidos discipulos levantaram-se e voltaram a toda a pressa para Jerusalém a fim de partilhar a



alegria com os irmaos e irmas na fé. Com efeito, a verdadeira alegria é reconhecer que o Senhor permanece no
nosso meio, companheiro fiel do nosso caminho; a Eucaristia faz-nos descobrir que Cristo, morto e ressuscitado,
Se manifesta como nosso contemporaneo no mistério da Igreja, seu corpo. Deste mistério de amor fomos feitos
testemunhas. Os votos que reciprocamente formulamos sejam os de irmos cheios de alegria e maravilha ao
encontro da santissima Eucaristia, para experimentar e anunciar aos outros a verdade das palavras com que
Jesus Se despediu dos seus discipulos: « Eu estou sempre convosco, até ao fim dos tempos » (Mt 28, 20).

Dado em Roma, junto de Sao Pedro, no dia 22 de Fevereiro — festa da Catedra de Sao Pedro — de 2007,
segundo ano de Pontificado.

BENEDICTUS PP. XVI

Notas
(1) Cf. Sado Tomas de Aquino, Summa Theologige, 111, q. 73, a. 3.

(2) Santo Agostinho, In lohannis Evangelium Tractatus, 26, 5: PL 35, 1609.

(3) Bento XVI, Discurso aos participantes na Assembleia Plenaria da Congregacdo para a Doutrina da Fé (10 de
Fevereiro de 2006): AAS 98 (2006), 255.

(4) Cf. Bento XVI, Discurso aos membros do Conselho Ordindrio da Secretaria Geral do Sinodo dos Bispos (1 de
Junho de 2006): L'Osservatore Romano (ed. port. de 8/VI1/2006), 237.

(5) Cf. Propositio 2.

(6) Aludo aqui a necessidade duma hermenéutica da continuidade mesmo no que diz respeito a uma correcta
leitura do desenvolvimento litirgico depois do Concilio Vaticano Il: cf. Bento XVI, Discurso a Cdria Romana (22
de Dezembro de 2005): AAS 98 (2006), 44-45.

(7) Tem a data de 7 de Outubro de 2004; veja-se o texto em AAS 97 (2005), 337-352.

(8) Cf. Ano da Eucaristia: sugestoes e propostas (15 de Outubro de 2004): L'Osservatore Romano (15 de
Outubro de 2004), Suplemento.

(9) Tem a data de 17 de Abril de 2003; veja-se o texto em AAS 95 (2003), 433-475. Ha que recordar também a
Instrucdo da Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Redemptionis sacramentum (25 de
Margo de 2004): AAS 96 (2004), 549-601, expressamente desejada por Jodo Paulo Il.

(10) Recordo apenas os principais: Conc. Ecum. de Trento, Doctrina et canones de ss. Missze sacrificio: DS
1738-1759; Ledo Xlll, Carta enc. Miree caritatis (28 de Maio de 1902): ASS (1903), 115-136; Pio XII, Carta enc.
Mediator Dei (20 de Novembro de 1947): AAS 39 (1947), 521-595; Paulo VI, Carta enc. Mysterium fidei (3 de
Setembro de 1965): AAS 57 (1965), 753-774; Joao Paulo II, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 de Abril de
2003): AAS 95 (2003), 433-475; Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Instr. Eucharisticum
mysterium (25 de Maio de 1967): AAS 59 (1967), 539-573; Instr. Liturgiam authenticam (28 de Marco de 2001):
AAS 93 (2001), 685-726.




(11) Cf. Propositio 1.

(12) N. 14: AAS 98 (2006), 229.

(13) Catecismo da Igreja Catdlica, 1327.
(14) Propositio 16.

(15) Bento XVI, Homilia na tomada de posse da Catedra de Roma (7 de Maio de 2005): AAS 97 (2005), 752.

(16) Cf. Propositio 4.

(17) De Trinitate, VIII, 8, 12: CCL 50, 287.

(18) Carta enc. Deus caritas est (25 de Dezembro de 2005), 12: AAS 98 (2006), 228.

(19) Cf. Propositio 3.

(20) Cf. Breviario Romano: Hino do Oficio de Leituras, na solenidade do Corpo de Deus.

(21) Bento XVI, Carta enc. Deus catritas est (25 de Dezembro de 2005), 13: AAS 98 (2006), 228.

(22) Cf. Bento XVI, Homilia na Esplanada de Marienfeld (21 de Agosto de 2005): AAS 97 (2005), 891-892.

(23) Cf. Propositio 3.

(24) Cf. Missal Romano: Oragao Eucaristica IV.
(25) Catequese 23, 7: PG 33, 1114s.

(26) Cf. Sobre o sacerddcio, 6, 4: PG 48, 681.
(27) Ibid., 3, 4: o.c., 48, 642.

(28) Propositio 22.

(29) Cf. Propositio 42: « Este encontro eucaristico realiza-se no Espirito Santo, que nos transforma e santifica.
Ele desperta no discipulo a vontade decidida de anunciar aos outros, com desassombro, tudo o0 que ouviu e
viveu, para conduzi-los, também a eles, ao mesmo encontro com Cristo. Deste modo o discipulo, enviado pela
Igreja, abre-se a uma missao sem fronteiras ».

(30) Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 3. Veja-se, por exemplo, Sdo Joao
Criséstomo, Catequeses 3, 13-19: SC 50, 174-177.

(31) Jodo Paulo Il, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 de Abril de 2003), 1: AAS 95 (2003), 433.

(32) Ibid., 21: o.c., 447.

(33) Cf. Joao Paulo Il, Carta enc. Redemptor hominis (4 de Margo de 1979), 20: AAS 71 (1979), 309-316; Carta
enc. Dominicee Cenze (24 de Fevereiro de 1980), 4: AAS 72 (1980), 119-121.




(34) Cf. Propositio 5.

(35) Cf. Sao Tomas de Aquino, Summa Theologize, lll, g. 80, a. 4.

(36) N. 38: AAS 95 (2003), 458.

(37) Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 23.

(38) Congr. para a Doutrina da Fé, Carta sobre alguns aspectos da Igreja entendida como comunhao
Communionis notio (28 de Maio de 1992), 11: AAS 85 (1993), 844-845.

(39) Propositio 5: « O termo “catélico" exprime a universalidade resultante da unidade que a Eucaristia,
celebrada em cada Igreja, fomenta e constréi. Assim, as Igrejas particulares na Igreja universal tém, na
Eucaristia, a missao de tornar visivel a sua prépria unidade e a sua diversidade. Este lago de amor fraterno deixa
transparecer a comunhao trinitaria. Os concilios e os sinodos exprimem na histéria este aspecto fraterno da
Igreja ».

(40) Cf. Ibid., 5.

(41) Decr. sobre o ministério e a vida dos presbiteros Presbyterorum ordinis, 5.

(42) Cf. Propositio 14.

(43) Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 1.

(44) De oratione dominica, 23: PL 4, 553.

(45) Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 48; veja-se também o n. 9.
(46) Cf. Propositio 13.

(47) Cf. Conc. Ecum. Vat. Ill, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 7.

(48) Cf. Ibid., 11; Decr. sobre a actividade missionaria da Igreja Ad gentes, 9.13.

(49) Cf. Joao Paulo Il, Carta ap. Dominicae Cenze (24 de Fevereiro de 1980), 7: AAS 72 (1980), 124-127; Conc.
Ecum. Vat. I, Decr. sobre o ministério e a vida dos presbiteros Presbyterorum ordinis, 5.

(50) Cf. Cddigo dos Canones das Igrejas Orientais, can. 710.

(51) Cf. Rito da Iniciagcdo Crista dos Adultos, Introd. ger., nn. 34-36.
(52) Cf. Rito do Baptismo das Criangas, Introd., nn. 18-19.

(53) Cf. Propositio 15.

(54) Cf. Propositio 7; Joao Paulo Il, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 de Abril de 2003), 36: AAS 95 (2003),
457-458.




(55) Cf. Joao Paulo Il, Exort. ap. pés-sinodal Reconciliatio et peenitentia (2 de Dezembro de 1984), 18: AAS 77
(1985), 224-228.

(56) Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, 1385.

(57) Pense-se na « Confissdo » (Confiteor) ou nas palavras proferidas pelo sacerdote e a assembleia pouco
antes de comungarem: « Senhor, eu ndo sou digno de que entreis em minha morada, mas dizei uma palavra e
serei salvo ». Significativamente a liturgia prevé, para o sacerdote, algumas oragées muito belas, recebidas da
tradicao, que lhe recordam a necessidade de ser perdoado, como, por exemplo, a oragao feita em siléncio antes
de convidar os fiéis para a comunhao sacramental: « ...livrai-me de todos os meus pecados e de todo o mal, por
este vosso santissimo corpo e sangue; conservai-me sempre fiel aos vossos mandamentos e ndo permitais que
eu me separe de Vis ».

(58) Cf. Sao Jodao Damasceno, Sobre a recta fé, 4, 9: PG 94, 1124C; Sao Gregorio de Nazianzo, Discurso 39, 17:
PG 36, 356A; Conc. Ecum. de Trento, Doctrina de sacramento peenitentiee, cap. 2: DS 1672.

(59) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 11; Joao Paulo Il, Exort. ap. pés-
sinodal Reconciliatio et paenitentia (2 de Dezembro de 1984), 30: AAS 77 (1985), 256-257.

(60) Cf. Propositio 7.

(61) Cf. Joao Paulo Il, Motu proprio Misericordia Dei (7 de Abril de 2002): AAS 94 (2002), 452-459.

(62) Lembro, juntamente com os padres sinodais, que as celebragbes penitenciais ndo sacramentais,
mencionadas no ritual do sacramento da Reconciliagdo, podem ser Uteis para fomentar o espirito de conversao e
de comunhao nas comunidades cristds, preparando assim os coragdes para a celebragao do sacramento: cf.
Propositio 7.

(63) Cf. Cddigo de Direito Candnico, can. 508.

(64) Paulo VI, Const. ap. Indulgentiarum doctrina (1 de Janeiro de 1967), Normee, 1: AAS 59 (1967), 21.

(65)/ bid., 9: o.c., 18-19.

(66) Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, 1499-1531.
(67) Ibid., 1524.

(68) Cf. Propositio 44.

(69) Cf. Il Assembleia Geral Ordinaria do Sinodo dos Bispos, Doc. sobre o sacerdécio ministerial Ultimis
temporibus (30 de Novembro de 1971): AAS 63 (1971), 898-942.

(70) Cf. Jodo Paulo Il, Exort. ap. p6s-sinodal Pastores dabo vobis (25 de Margo de 1992), 42-69: AAS 84 (1992),
729-778.

(71) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 10; Congr. para a Doutrina da Fé,
Carta acerca de algumas questdes relativas ao ministro da Eucaristia Sacerdotium ministeriale (6 de Agosto de
1983): AAS 75 (1983), 1001-1009.

(72) Catecismo da Igreja Catdlica, 1548.



(73) Ibid., 1552.
(74) Cf. In lohannis Evangelium Tractatus 123, 5: PL 35, 1967.
(75) Cf. Propositio 11.

(76) Cf. Decr. sobre 0 ministério e a vida dos presbiteros Presbyterorum ordinis, 16.

(77) Cf. Jodo XXIII, Carta enc. Sacerdotii nostri primordia (1 de Agosto de 1959): AAS 51 (1959), 545-579; Paulo
VI, Carta enc. Sacerdotalis ccelibatus (24 de Junho de 1967): AAS 59 (1967), 657-697; Jodo Paulo I, Exort. ap.
pos-sinodal Pastores dabo vobis (25 de Margo de 1992), 29: AAS 84 (1992), 703-705; Bento XVI, Discurso a
Cdria Romana durante a apresentacdo dos votos natalicios (22 de Dezembro de 2006): L'Osservatore Romano
(ed. port. de 30/X11/2006), 658.

(78) Cf. Propositio 11.

(79) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. sobre a formacao sacerdotal Optatam totius, 6; Codigo de Direito Canonico,
can. 241-§ 1 e can. 1029; Cddigo dos Canones das Igrejas Orientais, can. 342-§ 1 e can. 758; Joao Paulo Il,
Exort. ap. pds-sinodal Pastores dabo vobis (25 de Margo de 1992), 11.34.50: AAS 84 (1992), 673-
675.712714.746-748; Congr. para o Clero, Directorio para o ministério e a vida dos presbiteros (31 de Margo de
1994), n. 58; Congr. para a Educagao Catolica, Instr. sobre os critérios de discernimento vocacional acerca das
pessoas com tendéncias homossexuais e da sua admissdo ao Seminario e as Ordens Sacras (4 de Novembro
de 2005): AAS 97 (2005), 1007-1013.

(80) Cf. Propositio 12; Joao Paulo II, Exort. ap. pos-sinodal Pastores dabo vobis (25 de Margo de 1992), 41: AAS
84 (1992), 726-729.

(81) Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 29.
(82) Cf. Propositio 38.

(83) Cf. Joao Paulo Il, Exort. ap. pos-sinodal Familiaris consortio (22 de Novembro de 1981), 57: AAS 74 (1982),
149-150.

(84) Carta ap. Mulieris dignitatem (15 de Agosto de 1988), 26: AAS 80 (1988), 1715-1716.

(85) Catecismo da Igreja Catdlica, 1617.

(86) Cf. Propositio 8.

(87) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 11.
(88) Cf. Propositio 8.

(89) Cf. Joao Paulo Il, Carta ap. Mulieris dignitatem (15 de Agosto de 1988): AAS 80 (1988), 1653-1729; Congr.
para a Doutrina da Fé, Carta aos bispos da Igreja Catdlica sobre a colaboragdo do homem e da mulher na Igreja
€ no mundo (31 de Maio de 2004): AAS 96 (2004), 671-687.

(90) Cf. Propositio 9.



(91) Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, 1640.

(92) Cf. Jodo Paulo II, Exort. ap. pos-sinodal Familiaris consortio (22 de Novembro de 1981), 84: AAS 74 (1982),
184-186; Congr. para a Doutrina da Fé, Carta aos bispos da Igreja Catdlica acerca da recepcdo da comunhdo
eucaristica pelos fiéis divorciados re-casados Annus internationalis familize (14 de Setembro de 1994): AAS 86
(1994), 974-979.

(93) Cf. Pont. Cons. para os Textos Legislativos, Instr. sobre as normas a observar pelos tribunais eclesiasticos
nas causas matrimoniais Dignitatis connubii (25 de Janeiro de 2005), Cidade do Vaticano, 2005.

(94) Cf. Propositio 40.

(95) Bento XVI, Discurso ao Tribunal da Rota Romana por ocasido da inauguracdo do ano judicial (28 de Janeiro
de 2006): AAS 98 (2006), 138.

(96) Propositio 40.

(97) Cf. Ibid., 40.

(98) Cf. Ibid., 40.

(99) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 48.
(100) Cf. Propositio 3.

(101) Apraz-me recordar aqui as palavras cheias de esperanga e conforto que encontramos na Oragdo
Eucaristica Il: « Lembrai-Vos dos nossos irmdos que adormeceram na esperanca da ressurreicdo e de todos
aqueles que, na vossa misericdrdia, partiram deste mundo. Acolhei-os na luz da vossa presenga ».

(102) Cf. Bento XVI, Homilia no 40° aniversario do encerramento do Concilio Vaticano Il e solenidade da
Imaculada Conceicdo (8 de Dezembro de 2005): AAS 98 (2006), 15-16.

(103) Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 58.
(104) Propositio 4.
(105) Relatio post disceptationem, 4. L'Osservatore Romano (ed. port. de 19/X1/2005), 660.

(106) Cf. Sermones 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29, 76: Sermones dominicales ad fidem codicum nunc denuo editi
(Grottaferrata 1977), pp. 135.209s.292s.337; Bento XVI, Mensagem aos Movimentos Eclesiais e as Novas
Comunidades (22 de Maio de 2006): AAS 98 (2006), 463.

(107) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. past. sobre a Igreja no mundo contemporaneo Gaudium et spes, 22.

(108) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a divina revelagao Dei Verbum, 2.4.
(109) Propositio 33.

(110) Sermo 227, 1: PL 38, 1099.



(111) Santo Agostinho, In lohannis Evangelium Tractatus, 21, 8: PL 35, 1568.
(112) Ibid., 28, 1: o.c., 35, 1622.

(113) Cf. Propositio 30. Mesmo a Santa Missa que a Igreja celebra durante a semana, na qual os fiéis sdo
convidados a participar, encontra a sua forma propria no dia do Senhor, o dia da ressurreigcdo de Cristo: cf.
Propositio 43.

(114) Cf. Propositio 2.
(115) Cf. Propositio 25.

(116) Cf. Propositio 19. E a Propositio 25 especifica: « Uma auténtica acg¢ao litdrgica exprime a sacralidade do
mistério eucaristico. Esta deveria transparecer nas palavras e acgdes do sacerdote celebrante, quando intercede
junto de Deus Pai quer com os fiéis quer pelos fiéis ».

(117) Instrucdo Geral do Missal Romano, 22; cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia
Sacrosanctum Concilium, 41; Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Instr. Redemptionis
sacramentum (25 de Margo de 2004), 19-25: AAS 96 (2004), 555-557.

(118) Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. sobre o munus pastoral dos bispos na Igreja Christus Dominus, 14; Const.
sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 41.

(119) Instrucdo Geral do Missal Romano, 22.
(120) Cf. Ibid., 22.
(121) Cf. Propositio 25.

(122) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 112-130.

(123) Cf. Propositio 27 .
(124) Cf. Ibid., 27.

(125) Em tudo o que diz respeito a estes aspectos, € preciso ater-se fielmente a quanto esta indicado na
Instrucao Geral do Missal Romano, 319-351.

(126) Cf. Instrucdo Geral do Missal Romano, 39-41; Conc. Ecum. Vat. I, Const. sobre a sagrada liturgia
Sacrosanctum Concilium, 112-118.

(127) Sermo 34, 1: PL 38, 210.

(128) Cf. Propositio 25: « Como todas as expressbes artisticas, também o canto deve estar intimamente
harmonizado com a liturgia, colaborar eficazmente para o seu fim, ou seja, deve exprimir a fé, a oragao, o enlevo,
0 amor por Jesus presente na Eucaristia ».

(129) Cf. Propositio 29.

(130) Cf. Propositio 36.



(131) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 116; Instrucao Geral do
Missal Romano, 41.

(132) Instrucdo Geral do Missal Romano, 28; cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia
Sacrosanctum Concilium, 56; Sagr. Congr. dos Ritos, Instr. Eucharisticum mysterium (25 de Maio de 1967), 3:
AAS (1967), 540-543.

(133) Cf. Propositio 18.

(134) Ibid., 18.

(135) Instrucdo Geral do Missal Romano, 29.

(136) Cf. Joao Paulo Il, Carta enc. Fides et ratio (14 de Setembro de 1998), 13: AAS 91 (1999), 15-16.

(137)Sao Jerénimo, Commentariorum in Isaiam, Prol.: PL 24, 17; cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a
divina revelagao Dei Verbum, 25.

(138) Cf. Propositio 31.

(139) Instrugcdo Geral do Missal Romano, 29; cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia
Sacrosanctum Concilium, 7.33.52.

(140) Propositio 19.

(141) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 52.

(142) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a divina revelagao Dei Verbum, 21.

(143) Com esta finalidade, o Sinodo exortou a elaborar subsidios pastorais, baseados no Leccionario trienal, que
ajudem a ligar de maneira intrinseca a proclamagéao das leituras previstas com a doutrina da fé: cf. Propositio 19.

(144) Cf. Propositio 20.

(145) Instrucao Geral do Missal Romano, 78.
(146) Cf. Ibid., 78-79.

(147) Cf. Propositio 22.

(148) Instrucdo Geral do Missal Romano, 79d.
(149) Ibid., 79c.

(150) Tendo em consideragao antigos e veneraveis costumes e votos expressos pelos padres sinodais, pedi aos
Dicastérios competentes que estudassem a possibilidade de se colocar a saudag¢ao da paz noutro momento, por
exemplo antes da apresentacdo das oferendas ao altar. Alias, tal escolha ndo deixaria de suscitar uma
significativa evocagao da adverténcia feita pelo Senhor a propédsito da necessidade de reconciliagdo antes de
qualquer oferta a Deus (Mt 5, 23s): cf. Propositio 23.



(151) Cf. Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Instr. Redemptionis sacramentum (25 de
Margo de 2004), 80-96: AAS 96 (2004), 574-577.

(152) Cf. Propositio 34.
(153) Cf. Propositio 35.
(154) Cf. Propositio 24.

(155) Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 14-20.30s.48s; Congr.
para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Instr. Redemptionis sacramentum (25 de Margo de 2004),
36-42: AAS 96 (2004), 561-564.

(156) N. 48.
(157) Ibid., 48.

(158) Cf. Congr. para o Clero e outros Dicastérios da Curia Romana, Instr. acerca de algumas questdes sobre a
colaboracao dos fiéis leigos no sagrado ministério dos sacerdotes Ecclesiae de mysterio (15 de Agosto de 1997):
AAS 89 (1997), 852-877.

(159) Cf. Propositio 33.
(160) Instrucdo Geral do Missal Romano, 92.
(161) Cf. Ibid., 94.

(162) Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Decr. sobre o apostolado dos leigos Apostolicam actuositatem, 24; Instrucao Geral
do Missal Romano, nn. 95-111; Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Instr. Redemptionis
sacramentum (25 de Margo 2004), 43-47: AAS 96 (2004), 564-566; Propositio 33: « Estes ministérios devem ser
introduzidos segundo um mandato especifico e segundo as reais exigéncias da comunidade que celebra. As
pessoas encarregadas destes servigos litirgicos laicais devem ser escolhidas cuidadosamente, bem preparadas
e acompanhadas por uma formagéo permanente. A sua nomeagao deve ser temporaria. Tais pessoas devem ser
conhecidas pela comunidade e desta receberem também um grato reconhecimento ».

(163) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 37-42.

(164) Cf. nn. 386-399.
(165) Veja-se o texto em AAS 87 (1995), 288-314.

(166) Cf. Exort. ap. pos-sinodal Ecclesia in Africa (14 de Setembro de 1995), 55-71: AAS 88 (1996), 34-47; Exort.
ap. pos-sinodal Ecclesia in America (22 de Janeiro de 1999), 16.40.64.70-72: AAS 91 (1999), 752-753.775-
776.799.805-809; Exort. ap. pos-sinodal Ecclesia in Asia (6 de Novembro de 1999), 21s: AAS 92 (2000), 482-
487; Exort. ap. p6s-sinodal Ecclesia in Oceania (22 de Novembro de 2001), 16: AAS 94 (2002), 382-384; Exort.
ap. pés-sinodal Ecclesia in Europa (28 de Junho de 2003), 58-60: AAS 95 (2003), 685-686.

(167) Cf. Propositio 26.

(168) Cf. Propositio 35; Conc. Ecum. Vat. I, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium, 11.




(169) Cf. Catecismo da Igreja Catolica, 1388; Conc. Ecum. Vat. I, Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum
Concilium, 55.

(170) Cf. Carta enc. Ecclesia de Euchatristia (17 de Abril de 2003), 34: AAS 95 (2003), 456.

(171) Assim, por exemplo, Sdo Tomas de Aquino, Summa Theologiee, I, g. 80, a. 1,2; Santa Teresa de Jesus,
Caminho de perfeicdo, cap. 35. A doutrina foi confirmada autorizadamente pelo Concilio de Trento, Sesséo XIll,
céan. 8.

(172) Cf. Jodo Paulo I, Carta enc. Ut unum sint (25 de Maio de 1995), 8: AAS 87 (1995), 925-926.

(173) Cf. Propositio 41; Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. sobre 0 ecumenismo Unitatis redintegratio, 8.15; Joao Paulo I,
Carta enc. Ut unum sint (25 de Maio de 1995), 46: AAS 87 (1995), 948; Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 de
Abril de 2003), 45-46: AAS 95 (2003), 463-464; Cddigo de Direito Candnico, can. 844-§§ 3 e 4; Cddigo dos
Céanones das Igrejas Orientais, can. 671-§§ 3 e 4; Pont. Cons. para a Promocdo da Unidade dos Cristaos,
Directdrio para a aplicacdo dos principios e normas sobre o ecumenismo (25 de Margo de 1993), 125.129-131:
AAS 85 (1993), 1087.1088-1089.

(174) Cf. nn. 1398-1401.
(175) Cf. n. 293.

(176) Cf. Pont. Cons. das Comunicagdes Sociais, Instr. past. sobre as comunicacdes sociais no XX aniversario
da “Communio et progressio" Atatis novee (22 de Fevereiro de 1992): AAS 84 (1992), 447-468.

(177) Cf. Propositio 29.
(178) Cf. Propositio 44.
(179) Cf. Propositio 48.

(180) Tal conhecimento pode ser adquirido também no Semindrio, durante os anos de formagédo dos candidatos
ao sacerdécio, através de oportunas iniciativas: cf. Propositio 45.

(181) Cf. Propositio 37.

(182) Cf. Const. sobre a sagrada liturgia Sacrosanctum Concilium36.54.

(183) Cf. Propositio 36.
(184) Cf. Ibid., 36.
(185) Cf. Propositio 32.
(186) Cf. Propositio 14.
(187) Propositio 19.

(188) Cf. Propositio 14.



(189) Cf. Bento XVI, Homilia nas primeiras Vésperas de Pentecostes (3 de Junho de 2006): AAS 98 (2006), 509.

(190) Propositio 34.

(191) Enarrationes in Psalmos 98, 9: CCL 39, 1835; cf. Bento XVI, Discurso a Curia Romana (22 de Dezembro
de 2005): AAS 98 (2006), 44-45.

(192) Cf. Propositio 6.

(193) Bento XVI, Discurso a Cdria Romana (22 de Dezembro de 2005): AAS 98 (2006), 45.

(194) Cf. Propositio 6; Congr. para o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Directdrio sobre piedade
popular e liturgia (17 de Dezembro de 2001), nn. 164-165; Sagr. Congr. dos Ritos, Instr. Eucharisticum
mysterium (25 de Maio de 1967): AAS 57 (1067), 539-573.

(195) Cf. Relatio post disceptationem, 11: L'Osservatore Romano (ed. port. de 19/X1/2005), 661.
(196) Cf. Propositio 28.

(197) Cf. n. 314.

(198) Confissées 7, 10, 16: PL 32, 742.

(199) Bento XVI, Homilia na Esplanada de Marienfeld (21 de Agosto de 2005): AAS 97 (2005), 892; cf. Homilia
nas primeiras Vésperas de Pentecostes (3 de Junho de 2006): AAS 98 (2006), 505.

(200) Cf. Relatio post disceptationem, 6.47: L'Osservatore Romano (ed. port. de 19/X1/2005), 660.663; Propositio
43.

(201) De civitate Dei 10, 6: PL 41, 284.

(202) Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, 1368.

(203) Cf. Santo Ireneu, Contra as heresias 4, 20, 7: PG 7, 1037.
(204) Epistola aos Magnésios 9, 1: PG 5, 670.

(205) Cf. I Apologia 67, 1-6; 66: PG 6, 430s; 427.

(206) Cf. Propositio 30.

(207) Cf. AAS 90 (1998), 713-766.

(208) Propositio 30.

(209) Homilia na solenidade de S4o José (19 de Margo de 2006): AAS 98 (2006), 324.

(210) A este respeito observa, oportunamente, o Compéndio da Doutrina Social da Igreja, 258: « Para o homem,
ligado a necessidade do trabalho, o repouso abre a perspectiva de uma liberdade mais plena, a do Sabado
eterno (Heb 4, 9-10). O repouso consente aos homens recordar e reviver as obras de Deus, da criagdo a




redencao, e reconhecerem-se a si proprios como obra do mesmo Deus (Ef 2, 10), dar-Lhe gragas pela prépria
vida e subsisténcia, a Ele, que é seu autor ».

(211) Cf. Propositio 10.
(212) Cf. Ibid., 10.

(213) Cf. Bento XVI, Discurso aos bispos da Conferéncia Episcopal do Canadd-Quebec em Visita ad limina
Apostolorum (11 de Maio de 2006): L'Osservatore Romano (ed. port. de 20/V/2006), 227.

(214) N. 10: AAS 71 (1979), 414-415.

(215) Bento XVI, Audiéncia Geral de 29 de Marco de 2006: L'Osservatore Romano (ed. port. de 01/IV/2006), 152.

(216) Propositio 39.
(217) Cf. Relatio post disceptationem, 30: L'Osservatore Romano (ed. port. de 19/X1/2005), 662.

(218) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 39-42.

(219) Cf. Jodo Paulo Il, Exort. ap. po6s-sinodal Christifideles laici (30 de Dezembro de 1988), 14.16: AAS 81
(1989), 409-413.416-418.

(220) Cf. Propositio 39.
(221) Cf. Ibid., 39.

(222) Pontifical Romano — Ordenacédo do Bispo, dos Presbiteros e Diaconos: Rito da Ordenagdo do Presbitero,
n. 150.

(223) Cf. Joao Paulo Il, Exort. ap. pds-sinodal Pastores dabo vobis (25 de Margco de 1992), 19-33.70-81: AAS 84
(1992), 686-712. 778-800.

(224) Propositio 38.

(225) Propositio 39; cf. Jodao Paulo Il, Exort. ap. pds-sinodal Vita consecrata (25 de Margo de 1996), 95: AAS 88
(1996), 470-471.

(226) Cadigo de Direito Candnico, can. 663-§ 1.

(227) Cf. Joao Paulo Il, Exort. ap. pds-sinodal Vita consecrata (25 de Margo de 1996), 34: AAS 88 (1996), 407-
408.

(228) Carta enc. Veritatis splendor (6 de Agosto de 1993), 107: AAS 85 (1993), 1216-1217.

(229) Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de Dezembro de 2005), 14: AAS 98 (2006), 229.

(230) Cf. Jodo Paulo Il, Carta enc. Evangelium vitee (25 de Margo de 1995): AAS 87 (1995), 401-522; Bento XVI,
Discurso a Pontificia Academia para a Vida (27 de Fevereiro de 2006): AAS 98 (2006), 264-265.




(231) Cf. Congr. para a Doutrina da Fé, Nota doutrinal sobre algumas questbes relativas a participacdo e
comportamento dos catdlicos na vida politica (24 de Novembro de 2002): AAS 95 (2004), 359-370.

(232) Cf. Propositio 46.

(233) Homilia (24 de Abril de 2005): AAS 97 (2005), 711.

(234) Propositio 42.

(235) Cf. O martirio de Policarpo 15, 1: PG 5, 1039.1042.

(236) Santo Inacio de Antioquia, Epistola aos Romanos 4, 1: PG 5, 690.

(237) Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 42.

(238) Cf. Propositio 42; Congr. para a Doutrina da Fé, Decl. sobre a unicidade e universalidade salvifica de Jesus
Cristo e da Igreja Dominus lesus (6 de Agosto de 2000), 13-15: AAS 92 (2000), 754-755.

(239) Cf. Propositio 42.
(240) Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de Dezembro de 2005), 18: AAS 98 (2006), 232.
(241) Ibid., 14: o.c., 228-229.

(242) Durante a assembileia sinodal ouvimos, comovidos, testemunhos muito significativos sobre a eficacia deste
sacramento na obra de pacificagdo. A tal respeito, afirma-se na Propositio 49: « Gragas as celebragbes
eucaristicas, povos em conflito puderam reunir-se ao redor da palavra de Deus, ouvir 0 seu anuncio profético da
reconciliagéo através do perdao gratuito, receber a graga da conversao que permite a comunhao no mesmo pao
e no mesmo célice ».

(243) Cf. Propositio 48.
(244) Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de Dezembro de 2005), 28: AAS 98 (2006), 239.
(245) Propositio 48.

(246) Bento XVI,_Discurso ao Corpo Diplomatico acreditado junto da Santa Sé (9 de Janeiro de 2006): AAS 98
(2006), 127.

(247) Ibid.: o.c., 127.

(248) Cf. Propositio 48. A este respeito, revela-se muito Util o0 Compéndio da Doutrina Social da Igreja.
(249) Cf. Propositio 43.

(250) Cf. Propositio 47.

(251) Cf. Propositio 17.

(252) Acta ss. Saturnini, Dativi et aliorum plurimorum martyrum in Africa7, 9, 10: PL 8, 707.709-710.



(253) Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 de Abril de 2003), 53: AAS 95 (2003), 469.

(254) Oracao Eucaristica | (Canone Romano).
(255) Propositio 50.

(256) Cf. Bento XVI, Homilia no 40° aniversdrio do encerramento do Concilio Vaticano Il e solenidade da
Imaculada Conceicdo (8 de Dezembro de 2005): AAS 98 (2006), 15.

Retirado de : http://www.paroquiapiedade.com.br




